#### บทที่ 2

# โครงสร้างนิยมกับการศึกษาตำนานปรัมปราของโคลด เลวี่-สเตราสั

โครงสร้างนิยม (Structuralism) เป็นวิธีการหาความรู้หรือวิธีการศึกษา (method / methodology) เชิงโครงสร้างที่มีผู้นำมาศึกษาข้อมูลทางคดิชนวิทยาหลายประเภท Dan Ben-Amos กล่าวว่า "จุดมุ่งหมายสูงสุดของการศึกษาเชิงโครงสร้างทางคดิชนวิทยาคือการค้นพบลักษณะที่ แตกต่างของข้อมูลทางคติชนวิทยาแต่ละประเภท ค้นพบความสัมพันธ์ในรูปแบบที่เฉพาะของข้อมูลแต่ละประเภท และค้นพบความสามารถในการจำแนกประเภทของข้อมูลทั้งหมดที่อยู่ในจารีต มุขปาฐะ" ทั้งนี้เพราะข้อมูลทางคติชนวิทยาประเภทต่าง ๆ มีโครงสร้างของตัวเอง ยิ่งไปกว่านั้น แต่ละสังคมอาจจะเติมเต็มข้อมูลทางคติชนวิทยาในลังคมของตนค้วยความหมายที่เหมาะสม ทั้งความหมายทางวัฒนธรรม ความหมายเชิงประวัติศาสตร์ รวมทั้งความหมายเชิงสัญลักษณ์ (Dan Ben-Amos, 1976: xxvi-xxvii) การนำวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมมาศึกษาตำนานปรัมปรานัยหนึ่งก็เป็นการศึกษาว่าตำนานปรัมปราแตกต่างจากข้อมูลคดิชนวิทยาประเภทอื่น ๆ อย่างไรโดยพิจารณาจาก "โครงสร้าง" ของตำนานปรัมปราเป็นสำคัญ

วิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมเป็นการมุ่งค้นหา "โครงสร้าง" โคยพิจารณาในเรื่อง ความสัมพันธ์ภายใน (internal relationship) ทั้งความสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบย่อยในส่วน ต่าง ๆ และความสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบย่อยเหล่านั้นกับองค์รวม โครงสร้างที่มุ่งค้นหามิใช่ จะเห็นได้ในโครงสร้างระดับพื้นผิว (surface structure) หากแต่เป็นโครงสร้างระดับลึก (deep structure) ในระดับของจิตไร้สำนึก (unconscious) Pierre Maranda และ Elli Köngäs Maranda

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ดูตัวอย่างการศึกษาข้อมูลทางคติชนวิทยาประเภทต่าง ๆ ในเชิงโครงสร้างได้ใน Maranda, P., and E. Kongās Maranda. Structural Models in Folklore and Transformational Essay. Paris: The Hague, 1971.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> คืนฉบับภาษาอังกฤษว่า: "The ultimate purpose of structural studies in folklore is the discovery of the distinctive features of each genre, their relations within the respective forms, and their capacity to differentiate genres within the totality of oral tradition." นอกจาก Ben-Amos แล้ว Alan Dundes ก็กล่าวใน ทำนองเคียวกันว่า ความจำเป็นที่สำคัญที่สุดของคติชนวิทยาในฐานะที่เป็นศาสตร์แขนงหนึ่งก็คือการวิเคราะห์เชิง โครงสร้างเพื่อบอกลักษณะของข้อมูลทางคติชนวิทยาทุกประเภท ("the primary need of folklore as a science is descriptive structural analyses of all the genres of folklore") อีกทั้ง Robert Georges ก็กล่าวเช่นกันว่าจุด มุ่งหมายโดยตรงของการศึกษาเชิงโครงสร้างทางคติชนวิทยาก็คือเพื่อกำหนดประเภทของข้อมูลทางคติชนวิทยา (an immediate aim of structural analysis in foiklore is to define the genre of folklore.) (ดูใน Dan Ben-Amos, 1976: xxvi-xxvii)

(1971: 16) ได้กล่าวถึงคำจำกัดความของคำว่า "โครงสร้าง" ในทางคติชนวิทยา ไว้ว่า "โครงสร้าง เป็นความสัมพันธ์ภายในโดยที่หน่วยต่าง ๆ ที่เป็นส่วนประกอบขององค์รวมได้ถูกสร้างให้เป็น ระบบ ดังนั้น การวิเคราะห์โครงสร้างจึงประกอบด้วยการค้นพบหน่วยต่าง ๆ ที่มีความหมายสำคัญ และค้นพบสำคับของหน่วยต่าง ๆ เหล่านั้น" 4

โคลด เลวี่-สเตราส์ (Claude Lévi-Strauss) ผู้นำของการศึกษามานุษยวิทยาโครงสร้างได้ใช้ วิธีการหาความรู้คังกล่าวศึกษาข้อมูลหลายประเภทโดยสนใจ "ศึกษาว่ามนุษย์สื่อสารกันอย่างไร ทั้งการสื่อสารโคยใช้ถ้อยคำและไม่ใช้ถ้อยคำ" (Roland A. Champagne, 1987: preface) ตำนาน ปรัมปราเป็นข้อมูลประเภทหนึ่งที่เลวี่-สเตราส์นำมาศึกษาเพื่อค้นหาว่ามนุษย์โดยเฉพาะชนคั้งเคิม มีวิธีการสื่อสารผ่านตำนานปรัมปราอย่างไร ด้วยเห็นว่า "ตำนานปรัมปราเป็นผลผลิตของความเป็น ช่างประคิษฐ์ผู้ชาญฉลาค (ในภาษาฝรั่งเศสว่า bricolage) ของชนพื้นเมืองที่สามารถเลือกเฟ้น วัตถุดิบจากสิ่งแวคล้อมของตนมาใช้ในการเล่าเรื่อง" (Roland A. Champagne, 1992: 1) เขาได้ใช้ วิธีการหาความรู้แบบ โครงสร้างนิยมตอบคำถามสำคัญที่ถูกหยิบยกขึ้นมาบ่อยครั้งว่าทำ ไมตำนาน ปรัมปราโดยทั่วไปจำนวนมากจึงมีลำดับเหตุการณ์ซ้ำ ๆ กัน โดยตอบคำถามนั้นว่าบทบาทของ การปรากฏซ้ำกันของเหตุการณ์ในตำนานปรัมปราก็คือการทำให้โครงสร้างของตำนานปรัมปรา ปรากฏชัคขึ้นซึ่งอำนวยให้เรานำลำคับเหตุการณ์เหล่านั้นมาเชื่อมโยงความสัมพันธ์ให้เป็นระบบ หรือกล่าวได้ว่าตำนานปรับปราแต่ละเรื่องได้แสดงโครงสร้างออกบาในระดับพื้นผิวผ่าน กระบวนการของการปรากฏซ้ำ ๆ และยังกล่าวถึงจุดมุ่งหมายของตำนานปรัมปราว่าคือการทำให้ เกิดแบบโครงสร้างทางตรรกะที่สะท้อนให้เห็นความขัดแย้งของสิ่งที่ไม่น่าจะไปด้วยกันได้ให้อยู่ ด้วยกันได้ผ่านความคิดเรื่องตัวเชื่อม ซึ่งแม้ว่าตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ จะมีรายละเอียดที่ต่างกัน แต่โครงสร้างของตำนานปรัมปราจะยังคงเคิม (Lévi-Strauss, 1963: 229)

ในบทความชื่อ "Structural-Typological Study of Folktales" ของ Eleazar Meletinsky ได้กล่าวถึง การศึกษาเชิงโครงสร้างของนักคติชนวิทยาในเชิงประวัติตั้งแต่ V.Propp, C. Lévi-Strauss, A. J. Greimas, C. Bremond, R. Jakobson, T.A. Sebeok, M. Jacobs, R. P. Armstrong, J. L. Fischer, E. Kongäs และ P. Maranda, A. Dundes, W. E. H. Stanner, D. M. Segal, V. V. Ivanov, V. N. Toporov, S. D. Serebriany, E. Meletinsky, S. Nekludov, E. Novik และD. Segal ดูรายละเอียดได้ใน Maranda, P. Soviet Structural Folkloristics Volume I. Paris: The Hague, 1974. pp.19-51.

ชื่นฉบับภาษาอังกฤษว่า: "Structure can be defined as the internal relationship through which constituent elements of a whole are organized. Structural analysis thus consists of the discovery of significant elements and their order."

<sup>ั</sup>ด้นฉบับภาษาอังกฤษว่า: "...throughout his career Lévi-Strauss has been concerned with how human beings communicate with one another, both with and without the use of words."

ในงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยจะได้นำวิธีการศึกษาตำนานปรัมปราของเลวี่-สเตราส์มาเป็นแนวทาง ในการศึกษาความขัดแย้งและการประนีประนอมที่สะท้อนผ่านตำนานปรัมปราไทย ในบทนี้ผู้วิจัย จะกล่าวถึงประเด็นสำคัญ ดังนี้

- 2.1 ภูมิหลังของวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยม
- 2.2 แนวกิดในการศึกษาตำนานปรัมปราแบบ โครงสร้างนิยมของ โคลด เลวี่-สเตราส์
- 2.3 วิธีการศึกษาดำนานปรัมปราแบบโครงสร้างนิยมของโคลด เลวี่-สเตราส์
- 2.4 ข้อ โต้แย้งบางประการเกี่ยวกับการศึกษาตำนานปรัมปราของ โคลด เลวี่-สเตราส์

### 2.1 ภูมิหลังของวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยม

วิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมมีอิทธิพลอย่างมากต่อการศึกษาทางมนุษยศาสตร์และ สังคมศาสตร์ในช่วงประมาณทศวรรษ 1930 จนถึงทศวรรษ 1970 แม้ว่าการกล่าวถึงวิธีการหา ความรู้ดังกล่าวในช่วงทศวรรษ 2000 จะดูผิดแผกไปบ้างจากแนวโน้มของวงวิชาการในปัจจุบัน ซึ่งอยู่ในช่วงที่ได้รับผลกระทบจากสกุลความคิดที่เรียกกันว่า"หลังสมัยใหม่นิยม" (Postmodernism) และ "หลังโครงสร้างนิยม" (Poststructuralism) ก็ตาม แต่การทำความเข้าใจวิธีการหาความรู้แบบโทรงสร้างนิยมก็ยังมีความจำเป็น ดังที่ไชยรัตน์ เจริญสินโอพาร (2545: 11) กล่าวว่า "สกุลความคิด ที่เรียกว่าหลังสมัยใหม่นิยม/หลังโครงสร้างนิยมมิได้ดำรงอยู่อย่างเป็นอิสระและเป็นเอกเทศ แต่มีช่องรอยหรือได้อาศัยฐานความคิดจากสำนักคิดอื่น ๆ ด้วย ที่สำคัญได้แก่สำนักโครงสร้างนิยม และสัญวิทยา...เพียงแต่นำมาใช้ในลักษณะที่แตกต่างและท้าทายมากขึ้น...เราไม่อาจเข้าใจสกุลความคิดที่เรียกว่าหลังสมัยใหม่นิยม / หลังโครงสร้างนิยมได้เลยหากเราไม่เข้าใจจารีตวิธีการหาความรู้ของสำนักโครงสร้างนิยมและสัญวิทยาก่อน"

ในเชิงประวัติ "คำว่า "structure" ในภาษาอังกฤษมาจาก "struere" ในภาษาลาติน มีความหมายว่า "building" ซึ่งมีนัยถึงโครงสร้างหรือแกนหลักของสิ่งก่อสร้าง" (Roland A. Champagne, 1992: 6) ในคริสต์ศตวรรษที่ 17 ถึง 18 ความหมายของคำนี้กว้างขึ้นเมื่อมีการนำมาใช้ ในเชิงเปรียบเทียบ กล่าวคือ Bernard de Fontenelle มองว่าร่างกายมนุษย์เป็นเสมือนสิ่งปลูกสร้าง อีกทั้ง Claude de Vaugelas และ Bernot ก็มองว่าภาษาก็เป็นเสมือนสิ่งปลูกสร้างค้วยเช่นกัน ต่อมามี การนำความหมายของคำนี้มาใช้ในสาขาวิชากายวิภาคศาสตร์ จิตวิทยา ภูมิศาสตร์ และคณิตศาสตร์ หลังจากนั้น Herbert Spencer, Lewis Henry Morgan และ Karl Marx ก็ได้นำวิธีการศึกษาโครงสร้าง มาใช้ในการศึกษาทางสังคมศาสตร์ ในช่วงปี ค.ศ. 1900-1926 จึงเกิดคำว่า "โครงสร้างนิยม" หรือ "structuralism" ขึ้นเมื่อ André Lalande ใช้คำนี้ในงานของเขา ชื่อ Vocabulaire

ในแวดวงจิตวิทยาถือว่าโครงสร้างนิยมเกิดขึ้นในช่วงต้นคริสต์สตวรรษที่ 20 โดยเป็น วิธีการที่ตรงข้ามกับ Functional Psychology แต่จุดกำเนิดที่แท้จริงของโครงสร้างนิยมในทางปฏิบัติ มาจากพัฒนาการในสาขาวิชาภาษาศาสตร์โดย Ferdinand de Saussure นักภาษาศาสตร์ชาวสวิสได้ ใช้คำว่า "structure" ในงานที่ชื่อว่า Course in General Linguistics และต่อมา Nikolai Trubetzkoy และ Roman Jakobson นักภาษาศาสตร์ชาวรัสเซียก็ได้วางหลักในการใช้คำว่า "structure" และ "structuralism" ขึ้น ในปี ค.ศ. 1939 จึงเกิดคำว่า "Structural Linguistics" เมื่อ Louis Hjelmslev นักภาษาศาสตร์ชาวเดนมาร์กได้ก่อตั้งบทวิจารณ์ (review) Acta linguistica และบทความแรกใน บทวิจารณ์ดังกล่าวใช้ชื่อว่า "Structural Linguistics" หลังจากนั้นวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมก็แพร่หลายอย่างกว้างขวางในศตวรรษที่ 20<sup>7</sup>

แม้ว่าวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมจะแพร่หลายในช่วงเวลาดังกล่าว แต่การที่จะ อธิบายว่า "โครงสร้าง" "โครงสร้างนิยม" และ "นักโครงสร้างนิยม" คืออะไรอย่างชัดเจนนั้น ค่อนข้างเป็นเรื่องยาก ด้วยเหตุว่าทั้ง 3 คำนี้ค่อนข้างจะเป็นนามธรรมและมีความซับซ้อน นักวิชาการจำนวนมากพยายามที่จะให้คำจำกัดความในเบื้องต้นว่าโครงสร้างคืออะไร แต่หนึ่งใน บรรดาคำจำกัดความที่คู่เหมือนว่าจะเป็นที่ยอมรับคือคำจำกัดความของ Jean Piaget เขากล่าวว่า เราสามารถสังเกตโครงสร้างได้จากลักษณะการจัดวาง (arrangement) ของสิ่งที่ประกอบขึ้นมาจาก ความคิดพื้นฐาน 3 ประการ คือ 1) ความคิดเรื่องความเป็นองค์รวม (the idea of wholeness) 2) ความคิดเรื่องการแปรรูป (the idea of transformation) และ 3) ความคิดเรื่องกฎในตัวเอง (the idea of self-regulation) Piaget อธิบายว่า ความคิดเรื่องความเป็นองค์รวม (the idea of wholeness) ทำให้ เกิดความรู้สึกถึงความเชื่อมโยงกันภายในขององค์ประกอบส่วนต่าง ๆ โดยมีกฎภายในของโครงสร้างเป็นตัวกำหนดความสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบต่าง ๆ เหล่านั้น ดังนั้นจึงไม่มี องค์ประกอบที่เป็นอิสระแท้จริงอยู่นอกเหนือโครงสร้างในรูปแบบเดียวกับที่ปรากฏในโครงสร้าง อย่างไรก็ตาม โครงสร้างไม่ใช่สิ่งที่คงที่ กฎซึ่งควบคุมโครงสร้างได้ทำให้โครงสร้างไม่ใช่เป็นเพียงโครงสร้างที่ถูกสร้างขึ้นแล้วในอดีต แต่เป็นโครงสร้างที่กำลังคำเนินอยู่ในปัจจุบัน ดังนั้นโครงสร้าง

<sup>6</sup> ชื่อภาษาฝรั่งเศสว่า Cours de linguistique général เป็นหนังสือที่เกิดจากการรวบรวมคำบรรยายของ เขาที่บรรยายที่มหาวิทยาลัยเจนีวาในช่วงปีการศึกษา 1906-1911 โดยรวบรวมจากสมุดจดคำบรรยายของลูกศิษย์ ของเขา 3 กน ดูใน Saussure, Ferdinand de. Course in General Linguistics. Edited by Charles Bally and Albert Sechehaye in Collaboration with Albert Riedlinger. Translated, with an Introduction and notes by Wade Baskin. New York: McGrawHill, 1966.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> คูรายละเอียคเกี่ยวกับวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมในเชิงประวัติได้ใน Dosse, François.

History of Structuralism. 2 vols. Translated from the French by Deborah Glassman. London: University of Minnesota Press, 1997.

ต้องสามารถมีกระบวนการต่าง ๆ ของการแปรรูป (transformational procedures) เพื่อให้ องค์ประกอบใหม่ถูกจัดการอย่างคงที่โดยโครงสร้างและและผ่านโครงสร้าง เช่นเดียวกับการออกเสียงในภาษาที่แม้จะมีกระบวนการของการแปรรูปเมื่อออกเสียงแตกต่างกันในรูปประโยคที่ หลากหลายแต่การออกเสียงแต่ละครั้งก็ยังคงอยู่ในโครงสร้างของมันเอง โครงสร้างจึงมีกฎใน ตัวเอง (self-regulation) เพื่อทำให้สิ่งที่ปรากฏไม่ไปไกลเกินกว่าโครงสร้างและจะทำให้กระบวนการต่าง ๆ ของการแปรรูปมีเหตุผลโดยแสดงให้เห็นว่ากระบวนการแปรรูปเป็นการรักษาและ สนับสนุนกฎภายในโครงสร้าง (Jean Piaget อ้างถึง ใน Terence Hawkes, 1977: 15-17)

คำอธิบายคังกล่าวสะท้อนให้เห็นว่าวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมมีความคิดสำคัญ ที่ว่า สิ่งต่าง ๆ คำรงอยู่ได้เพราะมีโครงสร้างกำกับ ประเด็นนี้ถือเป็นประเด็นที่สำคัญและน่าสนใจ อย่างยิ่งของนักคิดสำนักโครงสร้างนิยมรวมทั้งหลังโครงสร้างนิยมเพราะสอคคล้องกับวิธีคิดที่ เรียกว่า คำประกาศก้องในเรื่องความตายของมนุษย์ในฐานะองค์ประธาน (the death of the subject / decentring the subject) ใชยรัตน์ เจริญสินโอพาร (2545: 3-7) กล่าวว่า วิธีคิดดังกล่าวเป็นการ หาณกล้าที่จะท้าทายวิธีคิดกระแสหลักของปรัชญาตะวันตกที่สืบทอดมาจาก René Descartes (1596-1650) ที่ว่า "ข้าพเจ้าคิค, เพราะฉะนั้น, ข้าพเจ้าจึงเป็นตัวข้าพเจ้า" (I think, therefore, I am) กล่าวคือ แทนที่จะมองมนุษย์ว่าเป็นผู้มีความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ สามารถคิด กระทำ หรือตัดสินใจ อย่างมีเหตุผลด้วยตัวเองได้ กลับเป็นการมองว่ามนุษย์เป็นเพียง "ร่างทรง" ของภาษาหรือของ โครงสร้างเฉพาะชุดหนึ่ง (the unconscious subject) ด้วยเหตุดังกล่าวจึงมีคำอธิบายเช่นที่เลวี่-สเตราส์ กล่าวว่า "เขาไม่ได้เขียนหนังสือ แต่หนังสือต่างหากที่เขียนเขา" หรือ Georges Poulet ที่ว่า "เขาไม่ได้อ่านหนังสือ แต่หนังสืออ่านเขา" ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่ามาจากวิธีคิดที่ว่ามนุษย์เป็นเพียง ร่างทรงของภาษาอย่างชัดเจน หรือในกรณีของการศึกษาตำนานปรัมปรา เลวี่-สเตราส์ก็กล่าวว่า เขามิได้สนใจศึกษาว่า "คนคิดอย่างไรในตำนานปรัมปรา" แต่สนใจว่า "นิทานปรัมปราคิดอย่างไร ในตัวคนในระดับที่แม้แต่เจ้าตัวเองก็ไม่รู้" ซึ่งแสดงให้เห็นว่าความคิดของมนุษย์นั้นแท้จริงแล้วอยู่ ภายใต้โครงสร้างเฉพาะชุคหนึ่งเท่านั้น

คังนั้น การหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมจึงไม่ได้มุ่งศึกษาสิ่งที่ปรากฏเห็นได้จากภายนอก แต่เป็นการมุ่งศึกษาลึกลงไปภายใต้สิ่งที่ปรากฏให้เห็นจนกระทั่งสามารถค้นพบโครงสร้างในระดับ ของจิตไร้สำนึกที่เชื่อมโยงองค์ประกอบต่าง ๆ เข้าไว้ด้วยกัน ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร (2545: 43-57) กล่าวถึงสาระสำคัญของวิธีการหาความรู้ดังกล่าวสรุปได้ว่า ประการแรก โครงสร้างนิยมไม่ สนใจมนุษย์ในฐานะที่เป็นองค์ประธาน ไม่ว่าจะเป็นผู้แต่ง ผู้พูด หรือผู้กระทำ แต่สนใจสิ่งที่เป็น ตัวกำหนด / กำกับความคิดหรือการกระทำของคนในระดับของจิตไร้สำนึก ประการที่สอง ใช้ วิธีการผ่า / แบ่งสิ่งที่ด้องการศึกษาออกเป็นส่วนย่อย ๆ เพื่อมองหาส่วนประกอบและสายสัมพันธ์ กับส่วนใหญ่ ประการที่สาม ใช้วิธีการสลับที่สลับทางกลับหัวกลับหางสิ่งที่ดำรงอยู่เพื่อให้เกิด

ความหมายใหม่จากการจัดลำดับสลับที่ชุดของหน่วยย่อยที่เกิดขึ้นซ้ำ ๆ กันเข้าไว้ด้วยกันเพื่อหา ระบบความสัมพันธ์ที่สอดรับกันระหว่างหน่วยย่อยกับส่วนใหญ่เพื่อโยงให้เห็นระบบคิดชุดหนึ่ง ที่เรียกว่า "ระบบคิดแบบคู่ตรงข้าม" (binary opposition) ประการที่สี่ ให้ความสำคัญกับบทบาท ของสิ่งที่เรียกว่า "ตัวเชื่อม" (mediation) ที่ทำให้สิ่งที่ตรงข้ามกัน สิ่งที่ไปด้วยกันไม่ได้ให้อยู่ด้วยกัน ได้ ประการที่ห้า ต้องมองสิ่งที่ศึกษาในฐานะที่เป็นสัญญะ (sign) และค้นหารหัส / กฎเกณฑ์ที่เป็น ตัวกำหนด / สร้างความหมายให้เกิดขึ้น และ ประการสุดท้าย คือไม่ให้ความสนใจกับความแตกต่าง ในเรื่องของเวลา-สถานที่แต่สนใจศึกษาปรากฏการณ์ใดปรากฏการณ์หนึ่งโดยไม่สนใจว่าจะเกิดใน ช่วงเวลาต่างกันหรือไม่เพื่อหาความสัมพันธ์ที่สอดรับกันของสิ่งที่ศึกษา

อย่างไรก็ตาม วิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมก็ถูกวิจารณ์ว่ามีข้อบกพร่อง Michael Lane (1970: 17-18) กล่าวว่า ประการแรก โครงสร้างนิยมถูกกล่าวหาว่ามีการตั้งข้อสมมุติฐานทาง ทฤษฎีมากเกินความจำเป็นซึ่งล้วนเป็นสมมุติฐานสำคัญแต่ไม่สามารถพิสูจน์ได้ ไม่ว่าจะเป็นใน เรื่องของการกล่าวว่าแบบแผนของพฤติกรรมทางสังคมของมนุษย์ล้วนเป็นรหัส (code) อันเป็น ภาษาที่มีลักษณะเฉพาะ เรื่องที่เชื่อว่ามนุษย์มีความสามารถเกี่ยวกับโครงสร้างมาแต่กำเนิด หรือเรื่อง ของความสัมพันธ์ (relations) ต่าง ๆ ที่สามารถทอนให้ลดลงจนเป็นคู่ตรงข้าม (binary opposition) ประการที่สอง ถูกกล่าวหาในเรื่องของการปรับจากการเป็นวิธีการ (method) ให้กลายเป็นทฤษฎีที่ สมบูรณ์ (full-fledged theory) หรือเป็นระบบความนึกคิด (ideology) โดยปราสจากการขอมรับ ข้อเท็จจริงหรือการขอมรับสิ่งที่เกี่ยวข้อง เช่น ถูกโจมตีในเรื่องการละเลยประวัติศาสตร์ซึ่งเป็นการ ไม่สนใจลักษณะเฉพาะและจำเป็นของการเคลื่อนไหวทางสังคมในช่วงเวลาต่าง ๆ เรื่องกฎของ การแปรรูป (Laws of transformation) ที่ไม่สนใจคำอธิบายหรือการให้เหตุผลแบบวิทยาศาสตร์ ประการสุดท้าย โครงสร้างนิยมถูกวิพากษ์ถึงขั้นที่ว่าเป็นวิธีการที่ไม่ได้ผลเพราะไม่มีอะไรมากไป กว่าการสร้างวิมานในอากาศในการพิสูจน์ความเป็นจริงในสังคม

คำนานปรับปราเป็นข้อมูลประเภทหนึ่งที่นักโครงสร้างนิยมสนใจ Roland A. Champagne ได้กล่าวถึงนักโครงสร้างนิยมที่ศึกษาตำนานปรับปราไว้ว่ามีการศึกษาความสัมพันธ์เชิงโครงสร้าง เพื่อแสดงเหตุผลใน 3 ลักษณะ คือ เพื่ออธิบาย 1) การคำรงอยู่ของตำนานปรับปรา (the survival of myth) ผู้ที่ศึกษาในแนวนี้คือ เลวี่-สเตราส์ และ Roland Barthes 2) แหล่งกำเนิดของตำนานปรับปรา (the origin of myth) ผู้ศึกษาคือ Jean-Pierre Vernant และ Pierre Vidal-Naquet และ 3) บทบาท หน้าที่ของตำนานปรับปราในปริบทที่เฉพาะ (its function within a specified context) ผู้ศึกษาคือ Marcel Detienne และ Nicole Loraux (Roland A. Champagne, 1992: 1-3) ในงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยจะนำ แนวคิดของเลวี่-สเตราส์ซึ่งเป็นผู้ที่ศึกษาการคำรงอยู่ของตำนานปรับปรามาเป็นแนวทางในการ ศึกษาวิเคราะห์ การคำรงอยู่ของตำนานปรับปราความคิดของเลวี่-สเตราส์ก็มีนัยถึงการคำรงอยู่ของ

"ระบบคิดสากลของมนุษย์" ที่เลวี่-สเตราส์เห็นว่ามีตรรกะแบบคู่ตรงข้ามดังที่ผู้วิจัยจะได้กล่าวถึงต่อ ไป

## 2.2 แนวคิดในการศึกษาตำนานปรัมปราแบบโครงสร้างนิยมของโคลด เลวี่-สเตราส์

เลวี่-สเตราส์เป็นหนึ่งในห้านักคิดคนสำคัญแห่งปลายศตวรรษที่ 20 ที่ถือว่าเป็นนักคิดที่ เข้าใจยาก (difficult thinkers) เขาศึกษาปรัชญาและกฎหมายมาก่อนที่จะตัดสินใจเป็นนักมานุษย-วิทยาหลังจากที่ได้ศึกษางานของ Robert Lowie, Franz Boas และ A. L. Kroeber จากการศึกษา ประวัติชีวิตของเลวี่-สเตราส์ พบว่าเขาต้องเผชิญกับภาวะของสงครามโลกทั้งสองครั้ง และการที่ เขามีเชื้อสายยิวทำให้เขายิ่งต้องประสบความยากลำบากในช่วงของสงคราม เนื่องจากต้องอพยพ ลี้ภัยอยู่บ่อยครั้ง อย่างไรก็ตาม ในอีกด้านหนึ่งเขาก็ได้สั่งสมความรู้และประสบการณ์ทั้งจากสถาบัน การศึกษาและจากการเดินทางไปในที่ต่าง ๆ ซึ่งทำให้มีโอกาสพบปะบุคคลสำคัญทางวิชาการ แล้วหลอมรวมความรู้และประสบการณ์เหล่านั้นคิดค้นเป็นวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยม

จากการศึกษาแนวคิดของเลวี่-เสตราส์ ผู้วิจัยพบว่าเขาได้สังเคราะห์วิธีการในการศึกษา ตำนานปรับปราจากแนวคิดทฤษฎีต่าง ๆ หลายแนวคิดทฤษฎี อีกทั้งยังมีแนวคิดในการของตำนาน ปรับปราว่าเป็นข้อมูลที่น่าสนใจด้วยเป็นเรื่องเล่าที่สามารถสะท้อนให้เห็นระบบคิดของมนุษย์ ดังนั้น การศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับโครงสร้างนิยมอันเป็นส่วนที่เกี่ยวข้องกับ วิธีการศึกษา และ แนวคิดเกี่ยวกับตำนานปรับปราอันเป็นส่วนที่ว่าด้วย ข้อมูลที่ใช้ในการศึกษา จะทำให้เข้าใจวิธีการ ศึกษาตำนานปรับปราแบบโครงสร้างนิยมของเลวี่-สเตราส์ได้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น

# 2.2.1 โครงสร้างนิยมของโคลด เลวี่-สเดราส์: การสังเคราะห์จากแนวคิดทฤษฎีอื่น ๆ

เลวี่-สเตราส์ได้ศึกษาวิทยาการของฝรั่งเศสจากสถาบันการศึกษา เขาเรียนรู้ปรัชญา ที่มีอิทธิพลและเป็นพื้นฐานของการศึกษาในฝรั่งเศสในยุคนั้นซึ่งต่อมากลายเป็นรากฐานของการ ศึกษาแบบโครงสร้างนิยมในฝรั่งเศส นับแต่แนวคิดทางปรัชญาของ René Descartes (1596-1650) บิดาของการศึกษาปรัชญาสมัยใหม่ผู้กล่าวว่า "I think therefore I am" แนวคิดของ Auguste Comte (1798-1857), Émile Durkheim (1858-1917), Lucien Lévy-Bruhl (1857-1939) และ Marcel Mauss (1873-1950)

<sup>\*</sup> นักกิดทั้ง 5 คน ประกอบด้วย Claude Lévi-Strauss , Roland Barthes , Michel Foucault, Jacques Lacan และ Jacques Derrida

<sup>้</sup> ดูประวัติและผลงานวิจัยตำนานปรับปราของโคลด เลวี่-สเตราส์ได้ในภาคผนวก ข

แนวคิดต่าง ๆ เหล่านี้มีทั้งประเด็นที่เลวี่-สเตราส์ปฏิเสธและยอมรับ กล่าวคือ นอกจากแนวคิดในการศึกษาของเขาจะท้าทายความคิดของ Descartes ดังที่ผู้วิจัยได้กล่าวไว้ใน ตอนต้นแล้ว เขายังไม่เห็นค้วยกับแนวคิคบางประการของ Comte และ Durkheim คั่งจะเห็นได้จาก ประวัติของเขาเมื่อครั้งสอนอยู่ที่ University of São Paulo (1935-1938) เขาปฏิเสธที่จะสอนตาม แนวคิดของ Comte และ Durkhiem ที่สอนสืบต่อกันมาในสถาบันการศึกษาต่าง ๆ François Dosse (1997: 13-14) กล่าวว่า เลวี่-สเตราส์ไม่เห็นด้วยกับทัศนะของ Comte ที่ว่า "ความรู้จะน่าสนใจต่อ เมื่ออาศัยแม่แบบของวิทยาศาสตร์ หรือสามารถเปลี่ยน(แปลงรูป) ตัวเองไปเป็นศาสตร์หรือทฤษฎีที่ บุกเบิกความก้าวหน้าบางอย่าง"¹⁰ ส่วนความคิดของ Durkheim นั้น เลวี่-สเตราส์ก็ไม่เห็นด้วยกับการ คิดว่า "สังคมคือองค์รวมที่ไม่สามารถลดทอนลงให้เป็นเพียงผลรวมของส่วนต่าง ๆ ในสังคม" แต่ เขาก็ได้รับความคิดบางประการจาก Durkheim และ Mauss เช่นในเรื่องการมองปรากฎการณ์ทาง สังคม อันเป็นมุมมองทางสังคมวิทยาที่ว่าควรจะนำปรากฏการณ์ทางสังคมแต่ละปรากฏการณ์มา พิจารณาเชื่อมโยงกับขอบเขตอื่น ๆ ทั้งหมคที่สังคมเข้าไปมีส่วนเกี่ยวข้อง เช่น ในเรื่องของ เศรษฐกิจ ศาสนา กฎหมาย ศีลธรรม และอื่น ๆ หรือกล่าวได้ว่าเป็นการมองปรากฏการณ์ทางสังคม แต่ละปรากฏการณ์ว่าเป็นส่วนหนึ่งขององค์รวม (totality) นอกจากนี้ ข้อคิดเห็นของ Durkheim ในเรื่องความมีจิตสำนึกร่วม (the collective consciousness) ที่ว่าจิตสำนึกดังกล่าวสามารถนำมา อธิบายในเรื่ององค์รวมของความเชื่อหรือความรู้สึกต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในแต่ละบุคคลที่อยู่ในกลุ่มหรือ ้สังคมเคียวกันก็เป็นความคิดที่เลวี่-สเตราส์ยอมรับจึงได้นำตำนานปรับปรามากมายหลายเรื่องใน สังคมวัฒนธรรมมาพิจารณาร่วมกันในลักษณะขององค์รวมโดยมีทัศนะว่าตำนานปรับปราแต่ละ เรื่องมีความสัมพันธ์กันและอยู่ในโครงสร้างชุดเดียวกัน

จากการที่เลวี่-สเตราส์ได้อ่าน The Gift ของ Mauss ซึ่งกล่าวถึงประเด็นสำคัญคือ บทบาทของการแลกเปลี่ยน (role of exchange) ผู้หญิงกันระหว่างกลุ่มในสังคมบรรพกาลอันเป็น แรงบันดาลใจให้กับวิทยานิพนธ์ในระดับปริญญาเอกของเลวี่-สเตราส์เรื่อง The Elementary Structures of Kinship เลวี่-สเตราส์ได้เชื่อมโยงความคิดของ Mauss ซึ่งยังคงความคิดที่ได้รับ อิทธิพลจาก Durkheim เข้ามาใช้ในการศึกษาแบบโครงสร้างนิยม Thomas Shalvey (1979: 4-8) อธิบายว่า ความคิดเรื่องความมีจิตสำนึกร่วมของ Durkheim และความคิดเรื่องการแลกเปลี่ยนกัน ระหว่างสังคมของ Mauss ได้ทำให้เลวี่-สเตราส์เรียนรู้ว่าการวิเคราะห์สังคมให้ถึงแก่นแท้ต้อง

<sup>10</sup> คืนฉบับภาษาอังกฤษว่า: "...knowledge is only interesting if it borrows from a scientific model or manages to transform itself into a science or a theory had made some headway."

<sup>&</sup>quot; ตันฉบับภาษาอังกฤษว่า: "...society is a whole that cannot be reduced to the sum of its parts."

วิเคราะห์ไปให้ไกลเกินกว่าในระดับของจิตไร้สำนึก (unconscious) ประเด็นดังกล่าวทำให้เลวื่ สเตราส์นำไปเชื่อมโยงกับความคิดเรื่องจิตไร้สำนึกของ Sigmund Freud (1856-1939)

ในผลงานที่ชื่อว่า Tristes Tropiques เลวี่-สเตราส์ได้กล่าวถึงอาชีพนักมานุษยวิทยาของเขาว่า เขามี "the three mistresses" ได้แก่ จิตวิเคราะห์ (psychoanalysis) มาร์กซิสม์ (Marxism) และธรณีวิทยา (geology) จิตวิเคราะห์ของ Freud ซึ่งเป็นหนึ่งในแนวคิดหลักของเลวี่-สเตราส์เป็นแนวคิดสำคัญที่ทำให้ โครงสร้างนิยมหาญกล้าที่จะท้าทายความคิดของ Descartes เพราะ "ความคิดของ Freud ในเรื่องจิตไร้สำนึกอำนวยให้ โครงสร้างนิยมปฏิเสธความสัมพันธ์ ระหว่างประสบการณ์กับความมีจิตสำนึกซึ่งเป็นความคิดที่สืบทอดมาจาก Descartes ทั้งนี้เพราะ โครงสร้างนิยมไม่ยอมรับว่าการแสดงออกกับความเข้าใจ / ความสำนึกเป็นเรื่องเดียวกัน" (Gilles Lapouge อ้างถึงใน Thomas Shalvey, 1979: 1) หรือกล่าวได้ว่า เลวี่-สเตราส์เห็นด้วยกับแนวคิดของ Freud ในเรื่องจิตไร้สำนึกที่เป็นตัวกำหนดการแสดงออกของมนุษย์มากกว่าแนวคิดของ Descartes ในเรื่องของความสัมพันธ์ระหว่างประสบการณ์กับความเป็นจริงนั่นเอง

มาร์กซิสม์และธรณีวิทยาก็เป็นฐานความคิดที่สำคัญของเลวี่-สเตราส์ด้วยเช่นกัน เขาได้อ่าน The Capital ของ Karl Marx (1818-1883) เมื่ออายุประมาณ 16 ปีขณะที่ศึกษาในระดับ มัธยมและประทับใจงานของ Marx ในทันทีที่ได้อ่าน "จากแนวคิดของ Marx เลวี่-สเตราส์ได้ จดจำหลักการที่ว่าความจริงต่าง ๆ ที่แสดงออกไม่ใช่มีความหมายสำคัญที่สุด แต่จากสิ่งนั้น ผู้ศึกษา ต้องสร้างแบบจำลองต่าง ๆ ที่ยอมให้เราบรรลุไปไกลเกินกว่าสิ่งที่ปรากฏให้เห็นทางกายภาพและ ต้องเข้าไปสู่รากฐานต่าง ๆ ของความจริง" <sup>13</sup>(François Dosse, 1997: 14) ส่วนธรณีวิทยานั้นเป็น ศาสตร์ที่เลวี่-สเตราส์สนใจมาตั้งแต่ยังเป็นเด็ก เขาได้นำความคิดเรื่องจิตไร้สำนึกมาเชื่อมโยงกับ ธรณีวิทยาโดยมีทัศนะว่าทฤษฎีต่าง ๆ ของ Freud เหมือนกับวิธีการที่นักธรณีวิทยาใช้ กล่าวคือ ในขณะที่นักธรณีวิทยาศึกษาหิน ดิน และค้นหาชั้นของฟอสซิล นักจิตวิทยาได้ใช้จิตวิเคราะห์ ในการค้นหาชั้นของจิตไร้สำนึก

Roland A. Champagne ได้อธิบายแนวคิดทั้งสามประการนี้ผ่านงานศึกษาตำนาน ปรัมปรากรีกเรื่องอีดิพุสที่เลวี่-สเตราส์วิเคราะห์ว่าตำนานปรัมปราเรื่องนี้สะท้อนความขัดแย้งใน

<sup>12</sup> ดันฉบับภาษาอังกฤษว่า: "The Freudian notion of the unconscious permits structuralism to reject the correspondence, coming from Descartes, between experience and consciousness. Structuralism disclaims the agreement of expression with understanding."

<sup>13</sup> คั้นฉบับภาษาอังกฤษว่า: "From Marx, Lévi-Strauss retained the principle that manifest realities are not the most significant but that the researcher must construct models allowing to reach beyond material appearances and accede to the bases of reality."

เรื่องกำเนิดของมนุษย์ไว้อย่างน่าสนใจ (ซึ่งผู้วิจัยจะกล่าวถึงวิธีการวิเคราะห์ตำนานปรัมปราเรื่องนี้ ในหัวข้อ 2.3) Roland A. Champagne อธิบายว่าจากแนวคิดแบบมาร์กซิสม์ที่โต้แย้งว่าภายใต้ โครงสร้างของการเมืองที่สามารถมองเห็นได้ในระดับพื้นผิวนั้น มีโครงสร้างที่เป็นรากฐานใน ระดับลึกรองรับอยู่ การเมืองกลายเป็นการต่อสู้ระหว่างชนชั้นที่ยิ่งไปกว่าการปรากฏให้เห็นของ สิ่งที่ชนชั้นผู้มีอำนาจเสนอว่าเป็นสิ่งที่มีคุณค่าต่อสังคม เลวี่-สเตราส์ได้นำมาใช้กับตำนานปรัมปรา โคยมองว่าการต่อสู้เป็นแก่นของโครงสร้างของตำนานปรัมปรา เรื่องอีดิพุสแสดงให้เห็น ความตึงเครียดระหว่างการเกิดจากสายเลือดกับการเกิดจากพื้นดินเหมือนกับที่มาร์กซิสม์กล่าวว่า ภายใต้ความขัดแย้งของเรื่องราวที่ปรากฏ มีการต่อสู้ของโครงสร้างระดับลึกซ่อนอยู่

ในทำนองเดียวกัน จิตวิเคราะห์ก็ได้ทำให้เลวี่-สเตราส์เข้าใจตำนานปรัมปราอย่าง ลึกซึ้ง จิตวิเคราะห์เผยให้เห็นพฤติกรรมของจิตไร้สำนึกหรือสิ่งที่แฝงอยู่และพฤติกรรมของ แหล่งกำเนิดของสำนึกหรือสิ่งที่แสดงออกซึ่งก็คือเหตุผลในเรื่องของ "สิ่งที่ปรากฎ" กับ "ความจริง" ที่อยู่ที่ใดที่หนึ่งลึกลงไปกว่าในระดับพื้นผิวโดยจิตวิเคราะห์อธิบายพฤติกรรมที่ผิดปกติ หรือไร้เหตุผลผ่านการตรวจสอบจิตไร้สำนึก สำหรับเลวี่-สเตราส์ การวิเคราะห์ตำนานปรัมปราเป็น การค้นหาโครงสร้างที่สามารถอธิบายความขัดแย้งที่ปรากฏให้เห็นอย่างมีเหตุผล เป็นการค้นหา ความคงที่หรือองค์ประกอบที่ไม่เปลี่ยนแปลงท่ามกลางความแตกต่างนานาประการที่มองเห็นได้ โดยผิวเผิน ขณะที่ความคงที่ (invariant) คือสิ่งที่ยังคงเคิมในขณะที่เหตุการณ์ในตำนานปรัมปรามี การเปลี่ยนแปลง รูปแบบของความคงที่ทำให้เห็นโครงสร้างของตำนานปรัมปรา ตัวอย่างเช่น ชาวพื้นเมืองและความสัมพันธ์ทางสายเลือคเป็นสิ่งคงที่ที่แฝงอยู่ในตำนานปรัมปราเรื่องอีดิพุส ซึ่งก็ คือโครงสร้าง 4 ส่วน (overrating and underrating of blood relations and denial and persistence of the autochthonous origin of man) ที่เลวี่-สเตราส์ชี้ว่าเหมือนกับการที่จิตวิเคราะห์นำเหตุการณ์ใน ช่วงวัยเด็กมาอธิบายพฤติกรรมในวัยผู้ใหญ่ ทั้งสองกรณีมีคำอธิบายที่พ่อนเร้นเกี่ยวกับเรื่องกำเนิด พฤติกรรมของมนุษย์ที่ต้องแสคงออกในรูปของความเข้าใจเรื่องราวทั้งหมดของบุคคลนั้น ๆ ซึ่ง เป็นสิ่งที่เลวี่-สเตราส์เรียกว่าเป็นโครงสร้างของจิตวิญญาณของมนุษย์ (the structure of human spirit)

ธรณีวิทยากีช่วยในการวิเคราะห์ตำนานปรัมปราของเลวี่-สเตราส์เช่นกัน จากการ ที่ธรณีวิทยาได้ศึกษาค้นพบชั้นของตะกอน / แร่จากช่วงต่าง ๆ ของประวัติศาสตร์ โดยการแสดงให้ เห็นชั้นต่าง ๆ ที่ซ้อนทับกัน เลวี่-สเตราส์ก็ได้ศึกษาพื้นผิวของตำนานปรัมปราเพื่อค้นหาว่ามีชั้น อื่น ๆ ที่นอกเหนือไปจากชั้นที่แสดงให้เห็นได้โดยการเล่าเรื่องหรือไม่ บ่อยครั้งที่มีชั้นต่าง ๆ หลายชั้นสอดประสานกันเหมือนกับโครงสร้างสี่ส่วนที่แทนการปฏิเสธหรือการยอมรับการกำเนิด จากชนพื้นเมืองหรือความสัมพันธ์ทางสายเลือด ในทางธรณีวิทยา ตัวอย่างหินดินที่เป็นแก่นแท้ของ การศึกษาได้แสดงให้เห็นชั้นต่าง ๆ ของเหตุการณ์ทางประวัติศาสตร์ที่มีความหลากหลาย ส่วนใน

ตำนานปรับปรา องค์ประกอบที่คงที่ในเรื่องเล่าเช่นการกำเนิดจากชนพื้นเมืองของมนุษย์ ทำให้เกิด ประเด็นในการอภิปรายเรื่ององค์ประกอบของชั้นต่าง ๆ ของตำนานปรับปราเช่นเดียวกับลักษณะสื่ ประการของกำเนิดของมนุษย์ในเรื่องอีดิพูส (Roland A. Champagne, 1992: 43-44)

นอกจากความคิดในการศึกษาตำนานปรัมปราที่สืบทอดมาจากนักปรัชญา นักสังคมวิทยา รวมทั้ง "the three mistresses" อันได้แก่ จิตวิเคราะห์ มาร์กซิสม์ และธรณีวิทยา ดังที่ผู้วิจัยได้กล่าวมาในข้างค้นแล้ว เลวี่-สเตราส์ยังได้รับอิทธิพลสำคัญจากนักภาษาศาสตร์คือ Ferdinand de Saussure (1857-1913), Nikolai Trubetzkoy (1890-1938) และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง เมื่อเขาต้องอพยพลี้ภัยในช่วงสงครามโลกครั้งที่ 2 และได้พบกับ Roman Jakobson (1896- ) นักภาษาศาสตร์ชาวรัสเซีย

ผู้ศึกษาโครงสร้างนิยมถือว่า Saussure เป็นผู้รีเริ่มวิธีการศึกษาเชิงโครงสร้าง จาก หนังสือชื่อ Course in General Linguistics สะท้อนให้เห็นความคิดของเขาในการศึกษา ภาษาศาสตร์โครงสร้างซึ่งมีอิทธิพลอย่างมากต่อวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมของเลวี่-สเตราส์ ไชยรัตน์ เจริญสินโอพาร (2545: 3-36) กล่าวถึงประเด็นความคิดสำคัญของ Saussure สรุปได้ดังนี้ 14

ประการแรก Saussure เสนอให้แยกระหว่างสิ่งที่เรียกว่า "ภาษา" (langue) กับ "การพูด / การใช้ภาษา" (parole) เขาเห็นว่า ธรรมชาติของมนุษย์มิใช่เรื่องของการพูด / การใช้ภาษา แต่เป็นเรื่องของความสามารถในการคิดค้นสร้างระบบภาษาขึ้นมาเพื่อให้การสื่อสารเป็นไปได้ นักภาษาศาสตร์จึงควรสนใจศึกษาระบบภาษามากกว่าการพูด / การใช้ภาษา เพื่อให้สามารถศึกษา ภาษาได้โดยตรง

ประการที่สอง Saussure ได้เสนอมโนทัศน์เรื่องสัญญะ (the concept of sign) โดย มองภาษาว่าเป็นระบบของสัญญะแบบหนึ่ง การทำความเข้าใจมิติของสังคมวัฒนธรรมของภาษาจึง ต้องศึกษาในฐานะที่ภาษาเป็นระบบสัญญะ เขาเสนอว่าสัญญะ (sign) ที่เป็นหน่วยพื้นฐานที่สุดของ ภาษาคือระบบของความสัมพันธ์ที่สลับซับซ้อนระหว่างรูปสัญญะหรือตัวสื่อความหมาย (signifier) กับความหมายสัญญะหรือความคิดที่รูปสัญญะต้องการจะสื่อ (signified) สองส่วนนี้เองที่ประกอบ

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ดูรายละเอียดได้ใน ไชยรัตน์ เจริญสินโอพาร. "แฟร์ดิน็อง เดอ โชซูร์กับพัฒนาการของวิธีการ หาความรู้แบบโครงสร้างนิยม" ใน Semiology, Structuralism, Post-Structuralism and the Study of Political Science สัญวิทยา.โครงสร้างนิยม.หลังโครงสร้างนิยม กับการศึกษารัฐศาสตร์. กรุงเทพฯ: วิภาษา, 2545. หน้า 3-36.

ขึ้นเป็นสัญญะโดยจะขาดอย่างหนึ่งอย่างใดไม่ได้ ความสัมพันธ์ระหว่างรูปสัญญะและความหมาย สัญญะเป็นเรื่องของการกำหนดให้เป็นมากกว่าเป็นไปโดยธรรมชาติ

ประการที่สาม Saussure เสนอเรื่องความหมายสัญญะ (the meaning of the sign) ว่าเป็นเรื่องของความสัมพันธ์ (relations) และความแตกต่าง (distinction) โดยเรียกความหมาย แบบนี้ว่า diacritics เขาเห็นว่าภาษาเป็นระบบที่สร้างขึ้นจากความแตกต่าง / ความตรงข้ามของ หน่วยย่อยต่าง ๆ ความหมายมิได้เกิดจากคุณสมบัติเฉพาะของแต่ละหน่วยย่อย แต่ความหมายของ หน่วยย่อยเป็นผลมาจากความแตกต่างของหน่วยย่อยด้วยกันเอง (distinction) ขณะเดียวกัน ความหมายของหน่วยย่อยเป็นไปได้ก็ด้วยอยู่ภายใต้หรือเป็นส่วนหนึ่งของระบบใหญ่ (relation) ความแตกต่างจึงเป็นสิ่งที่ทำให้เกิดความสัมพันธ์โดย Saussure เห็นว่ามีความสัมพันธ์ 2 แบบ คือ ความสัมพันธ์ในระดับของการใช้ภาษา หรือวากยสัมพันธ์ (syntagmatic relations) และ ความสัมพันธ์แบบแนวดิ่ง แบบหมวดหมู่ หรือแบบกระบวนทัศน์ (associative / paradigmatic relations)

ประการสุดท้าย Saussure เสนอการแยกระหว่างการศึกษาภาษาแนววิวัฒนาการ หรือแนวประวัติศาสตร์หรือการศึกษาภาษาแบบข้ามช่วงเวลา (diachronic linguistics) กับการศึกษา ภาษาแนวโครงสร้างหรือการศึกษาภาษาแบบร่วมเวลากัน (synchronic linguistics) เขามิได้สนใจ ศึกษาวิวัฒนาการ / การเปลี่ยนแปลงของภาษาในต่างช่วงเวลา (diachronic) แต่สนใจศึกษาระบบ / โครงสร้างพื้นฐานของภาษาโดยทั่ว ๆ ไป (synchronic) หรือกล่าวได้ว่า Saussure เห็นว่าวิธีการ ศึกษาวิเคราะห์ภาษาต้องศึกษาแบบไม่มีประวัติศาสตร์ (an ahistorical analysis) คือศึกษาภายใน ช่วงเวลาเดียวกัน

แนวคิดสำคัญของ Saussure ดังกล่าว เลวี่-สเตราส์ได้รับมาปรับใช้ในการศึกษา ตำนานปรับปรา จากแนวคิดที่ว่าธรรมชาติของมนุษย์มิใช่เรื่องของการพูด / การใช้ภาษา แต่เป็น เรื่องของความสามารถในการคิดค้นสร้างระบบภาษาขึ้นมาใช้ในการสื่อสาร เลวี่-สเตราส์ได้นำมา ปรับใช้เป็นการศึกษา "ระบบคิดสากลของมนุษย์" (human mind) ที่สะท้อนผ่านตำนานปรับปรา อันเป็นแนวคิดสำคัญในงานของเขา เลวี่-สเตราส์มีทัศนะว่า ธรรมชาติของมนุษย์นั้นมีระบบคิดที่มี ลักษณะเป็นสากล มนุษย์ไม่ว่ายุดสมัยใดต่างก็มีระบบคิดแต่มนุษย์ได้พัฒนาระบบคิดนี้ไปใน ทิสทางที่แตกต่างกัน แนวคิดของ Saussure ที่มองภาษาว่าเป็นระบบสัญญะแบบหนึ่งซึ่งสัญญะ ประกอบขึ้นจากรูปสัญญะและความหมายสัญญะ เลวี่-สเตราส์ก็นำมามองว่า "สัญญะของตำนาน ปรัมปราก็เกิดจากรูปสัญญะคือโครงสร้างของตำนานปรัมปราและความหมายสัญญะก็คือ ความหมายของตำนานปรัมปรา" (François Dosse, 1997: 23) ส่วนประเด็นที่ Saussure เสนอเรื่อง ความหมายสัญญะว่าเป็นเรื่องของความสัมพันธ์และความแตกต่างโดยมีความสัมพันธ์ 2 แบบนั้น เลวี่-สเตราส์นำมาวิเคราะห์ว่าความสัมพันธ์ระหว่างหน่วยความคิดย่อยของตำนานปรัมปรา

(mythemes) กับองค์รวมของตำนานปรัมปราทั้งสังคมวัฒนธรรมคือความสัมพันธ์แบบ วากขสัมพันธ์ ส่วนความสัมพันธ์ระหว่างหน่วยความคิดย่อยของตำนานปรัมปราด้วยกันเองเป็น ความสัมพันธ์แบบกระบวนทัศน์ นอกจากนี้ในประเด็นที่ Saussure เสนอว่าในการศึกษาภาษาต้อง ศึกษาแบบร่วมเวลากันนั้น เลวี่-สเตราส์ได้นำมาปรับใช้โดยมองว่าเราสามารถนำตำนานปรัมปราทั้งหมดที่มีอยู่ในสังคมวัฒนธรรมนั้น ๆ มาศึกษาร่วมกันได้โดยไม่ได้ให้ความสำคัญว่าตำนาน ปรัมปราแต่ละเรื่องเกิดขึ้นในช่วงเวลาใด

Trubetzkoy ผู้ก่อตั้งวิชาสัทศาสตร์ (Phonology) ก็มีอิทธิพลต่อแนวคิดของเลวี่-สเตราส์ด้วยเช่นกัน "Trubetzkoy ได้กล่าวถึงวิธีการศึกษาภาษาศาสตร์โครงสร้างไว้ 4 ประการ คือ ประการแรก ภาษาศาสตร์โครงสร้างเปลี่ยนจากการศึกษาปรากฏการณ์ทางภาษาในระดับจิตสำนึก เป็นการศึกษาโครงสร้างของจิตไร้สำนึก ประการที่สอง ต้องไม่พิจารณาข้อมูลที่นำมาศึกษาใน ลักษณะที่เป็นองค์ประกอบอิสระ แต่เป็นการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบเหล่านั้น ประการที่สาม นำองค์ประกอบเหล่านั้นมาพิจารณาอย่างเป็นระบบ และ ประการสุดท้าย มีจุดมุ่งหมายเพื่อค้นพบกฏทั่วไปของโครงสร้าง" (Thomas Shalvey, 1979: 23-24)

การเรียนรู้แนวคิดดังกล่าวทำให้เลวี่-สเตราส์เข้าใจว่าสัทศาสตร์ศึกษาปรากฏการณ์ ทางภาษาลึกลงไปใกลเกินกว่าระดับจิตสำนึก ด้วยเห็นว่าการพิจารณาแต่ลักษณะขององค์ประกอบ ส่วนต่าง ๆ ทางภาษานั้นไม่เพียงพอ แต่จุดมุ่งหมายก็คือศึกษาเพื่อให้เข้าใจความสัมพันธ์ระหว่าง องค์ประกอบต่าง ๆ เหล่านั้น โดยค้นหาความคงที่ที่อยู่ลึกในระดับจิตไร้สำนึกจากความเปลี่ยน แปลงต่าง ๆ ที่สะท้อนออกมาจากปรากฏการณ์ทางภาษาในระดับจิตสำนึก เลวี่-สเตราส์จึงนำ แนวคิดนี้มาใช้ในการวิเคราะห์ตำนานปรัมปราโดยมุ่งศึกษาโครงสร้างในระดับจิตไร้สำนึกที่ สะท้อนผ่านความสัมพันธ์ระหว่างตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ ที่เมื่อมองโดยผิวเผินแล้วมี รายละเอียดแตกต่างกัน หรือกล่าวได้ว่าเป็นการมององค์ประกอบของเนื้อเรื่องในตำนานปรัมปราว่า เหมือนหน่วยเสียง (phoneme) ในภาษาในแง่ที่ว่าต่างก็มีองค์ประกอบที่ทำให้เกิดความหมาย โดยความหมายจะเกิดขึ้นเมื่อนำองค์ประกอบเหล่านั้นมารวมกันอย่างเป็นระบบ และมองโครงสร้าง ว่าสร้างขึ้นจากความคิดในระดับจิตไร้สำนึก

Trubetzkoy ยังเห็นว่าคำอธิบายเชิงประวัติไม่ได้ทำให้เข้าใจความเหมือนกันของ เสียงพูดในภาษาต่าง ๆ อย่างเพียงพอ ในปี ค.ศ.1933 เขาจึงเสนอแบบโครงสร้างในการแยกแยะ ลักษณะเฉพาะ (distinctive feature) ที่สามารถจำแนกหน่วยของความหมาย (phoneme) ในเสียงพูด แบบโครงสร้างดังกล่าวเกี่ยวข้องกับวิธีการแยกแยะคู่ตรงข้าม (binary method) โคยใช้เครื่องหมาย "+" และ "-" ที่ส่วนหัวของคอลัมน์ต่าง ๆ เพื่อบ่งชี้การปรากฏหรือการไม่ปรากฏของลักษณะเฉพาะ ของเสียง เช่นว่า การออกเสียง (voicing) หรือไม่ออกเสียง (non-voicing) เป็นต้น วิธีการดังกล่าวทำ

ให้เราสามารถแยกแยะความแตกต่างของเสียงและความหมายระหว่าง "z" และ "s" ในภาษาอังกฤษ ได้ (Roland A. Champagne, 1992: 6-7)

เลวี่-สเตราส์ได้นำแบบโครงสร้างในการแยกแยะลักษณะที่แตกต่างด้วย เครื่องหมาย + / - ในทางสัทสาสตร์ของ Trubetzkoy ดังกล่าวมาใช้ในการจำแนกลักษณะที่แตกต่าง ของ "หน่วยความคิดย่อยของตำนานปรัมปรา" เพื่อหาความสัมพันธ์ระหว่างหน่วยความคิดย่อย ของตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ อันเป็นวิธีการแยกแยะคู่ตรงข้ามที่จะนำไปสู่การค้นพบโครงสร้าง ของตำนานปรัมปรา หรือกล่าวได้ว่า "ความคิดที่เลวี่-เสตราส์ยืมมาจากสัทสาสตร์ก็คือเรื่อง ความสัมพันธ์ระหว่างโครงสร้างพื้นฐาน (infrastructure) ของคู่ตรงข้ามพื้นฐานของหน่วยเสียง (phoneme) กับโครงสร้างส่วนบน (superstructure) ของหน่วยเสียงซึ่งหมายถึงหน่วยคำในภาษา (morpheme) โดยนำมาปรับเป็นแบบโครงสร้างของความสัมพันธ์ระหว่าง "ความจริง" (โครงสร้าง ภายใน) กับ "สิ่งที่ปรากฏ" (ข้อมูลทางสังคม)" (Thomas Shalvey, 1979: 23) ตำนานปรัมปราถือเป็น สิ่งที่ปรากฏหรือข้อมูลทางสังคมประเภทหนึ่งที่เลวี่-สเตราส์นำมาศึกษาเรื่องระบบคิดแบบ คู่ตรงข้าม

ส่วนการเลวี่-สเตราส์ได้พบกับ Jakobson ที่นิวขอร์ก ทำให้เขาได้เรียนรู้วิธีการ หึกษาของนักภาษาศาสตร์มากขึ้น เขาต่างเข้าฟังบรรยายในชั่วโมงสอนของกันและกัน Jakobson ได้เรียนรู้เรื่องเครือญาติ (kinship) จากเลวี่-สเตราส์ ส่วนเลวี่-สเตราส์ก็ได้เรียนรู้เรื่องเสียงและ ความหมาย (sound and meaning) จาก Jakobson แนวคิดสำคัญของ Jakobson ที่เลวี่-สเตราส์นำมา ใช้ในการศึกษาตำนานปรัมปราก็คือแนวคิดเรื่องขั้วตรงข้าม (the notion of polarities) ระหว่าง metonymy กับ metaphor

Jakobson เสนอแนวคิดคังกล่าวไว้ในบทความเรื่อง "Two Aspects of Language and Two Types of Aphasic Disturbances" (1956) โดยอธิบายความสัมพันธ์ระหว่างประสบการณ์ ของมนุษย์ในระดับจิตไร้สำนึกกับเครื่องหมายทางภาษา (linguistic devices) ที่เรียกว่า metonymy หรือการใช้คำเรียกชื่อสิ่งหนึ่งโดยการใช้อีกสิ่งหนึ่งที่เกี่ยวข้องกันแทน และ metaphor หรือการใช้ ภาษาเปรียบเทียบของผู้ที่สูญเสียความสามารถทางการพูด 2 ประเภท "ประเภทที่เรียกว่ามี "ความผิดปกติในเรื่องความเชื่อมต่อกัน" (contiguity disorder) เป็นผู้ที่ขาดความสามารถอย่าง แท้จริงในเรื่องของ "การเชื่อมองค์ประกอบทางภาษาให้เป็นหน่วยทางภาษาที่ซับซ้อนขึ้น" คำชุดแรกที่จะหายไปจากผู้ป่วยกลุ่มนี้ก็คือคำที่มีบทบาททางไวยากรณ์ เช่น สันธาน บุพบท สรรพนาม และคำนำหน้านาม ดังนั้นผู้ป่วยจะพัฒนาการพูดที่มีลักษณะเป็น "telegraph style" โครงสร้าง (contexture) หรือ metonymy ในคำพูดของเขาจะกลายเป็นหน่วยย่อย ๆ และจะ เกี่ยวข้องกับความเหมือนกัน (similarities) หรือวลีที่เป็นการเปรียบเทียบ (metaphoric phraes) เขาจะใช้คำแทน เช่น ใช้ spyglass แทน microscope หรือใช้ fire แทน gaslight ในผู้ป่วยที่ขาด

ความสามารถอย่างมาก คำพูดของเขาทุกคำจะถูกลดลงเป็น "ประโยคที่ใช้คำเพียงคำเดียว" (single ...ส่วนอีกประเภทหนึ่ง Jakobson เรียกว่ามี "ความผิดปกติในเรื่อง one-word sentence) ความเหมือนกัน" (similarity disorder) ผู้ป่วยกลุ่มนี้ยังคงมีสามารถในการใช้คำพูดโดยใช้คำหนึ่ง แทนอีกคำหนึ่งแต่สูญเสียการใช้คำพูดที่เป็นการใช้ความเปรียบ โครงสร้างทางภาษาในผู้ป่วย กลุ่มนี้ยังคงอยู่ คังนั้นผู้ป่วยจะเปลี่ยนระดับของคำ ๆ หนึ่งเป็นอีกคำหนึ่งที่เป็นภาษาระดับเดียวกัน (โดยไม่มีการหันไปใช้ภาษาในระดับ metalanguage) ตัวอย่างเช่น... ผู้ป่วยไม่เคยพูดคำว่า knife เคี่ยว ๆ แต่จะเปลี่ยนระดับให้เป็น pencil sharpener, apple-parer, bread knife หรือ knife and fork ดังนั้นคำว่า knife ถูกเปลี่ยนจากรูปแบบอิสระ (free form) ที่สามารถใช้อย่างโคด ๆ เป็นรูปแบบที่ ถูกผูกมัด (bound form) คำพูดของผู้ป่วยกลุ่มนี้จะไม่เป็นคำเคี่ยว ๆ และการแสดงออกทาง ไวยากรณ์เป็นสิ่งสุดท้ายที่จะสูญไป บ่อยครั้งที่ผู้ป่วยจะทำให้ส่วนย่อย ๆ ของคำและประโยค สมบูรณ์อย่างรวดเร็วโดยเขาสามารถพูดโต้ตอบได้เกือบจะสมบูรณ์ กล่าวคือ เขาสามารถที่จะ ดำเนินบทสนทนาเคิมได้แต่ไม่สามารถเริ่มบทสนทนาใหม่ สุดท้ายคำพูดของเขาเกือบทั้งหมดจะ ขึ้นอยู่กับปริบทของการพูด หรือกล่าวได้ว่าผู้ป่วยจะแสดงหรือแม้แต่จะเข้าใจการสนทนาใน ลักษณะที่เรียกว่าการพูดโดยคนเคียว (monologue) ได้ยาก อย่างไรก็ตาม สิ่งสุดท้ายที่ยังคงอยู่ใน การพูดของเขาก็คือความสัมพันธ์ทางไวยากรณ์ แต่สิ่งแรกที่จะถูกคัดทอนไปก็คือ "หน่วยทางภาษา ซึ่งเป็นหลักของประโยค (the main subordinating agent of the sentence) ซึ่งโดยทั่วไปก็คือประธาน ของประโยค"<sup>15</sup> (Thomas Shalvey, 1979: 16)

กวามกิดของ Jakobson เรื่อง "ขั้วตรงข้าม" ในภาษานี้ได้มาจากแนวกิดของ Saussure ในเรื่องของโครงสร้างประโยก (syntagmatic) และความสัมพันธ์ของประโยก แนวคิด ตั้งกล่าวยืนยันความกิดเรื่องอิทธิพลสำคัญของคู่ตรงข้ามพื้นฐาน (Terence Hawkes, 1977: 76) ยิ่งไปกว่านั้น ความคิดเรื่อง metonymy และ metaphor ยังสัมพันธ์กับแนวคิดทางจิตวิเคราะห์ของ Freud และ Jacques Lacan (1901-1981) ผู้สืบทอดความคิดของ Freud และเป็นเพื่อนกับเลวี่-สเตราส์ และ Jakobson

แนวคิดของ Jakobson เรื่อง contiguity disorder และ similarity disorder นั้น สัมพันธ์กับการศึกษาของ Freud ที่เรียกว่า Freud's metonymic 'displacement' and synecdochic 'condensation' และ Freud's 'identification and symbolism' นอกจากนี้ยังสัมพันธ์กับแนวคิดของ Lacan ที่เขาเน้นย้ำอยู่เสมอในเรื่อง "ความเป็นลำดับที่สาม " (Thirdness) และ "ความตรงกันข้าม" (Other) เขามองว่า "อำนาจในการเชื่อมต่อของความตรงกันข้ามในระดับจิตไร้สำนึกคือสิ่งที่ทำให้

<sup>&</sup>quot;ร์ คั้นฉบับภาษาอังกฤษว่า: "the main subordinating agent of the sentence, mainly the subject"

ปัจเจกบุคคลมีโลกของภววิสัยและอัตวิสัยระหว่างกัน" (Thomas Shalvey, 1979: 15) แนวคิดของ Lacan ข้างต้นนี้ก็คือ แนวคิดเรื่องตัวเชื่อม (mediator) ที่ปรากฏในงานของเลวี่-สเตราส์นั่นเอง โดยต้นกำเนิดของแนวคิดนี้ก่อนที่จะพัฒนามาสู่ Freud และ Lacan ก็คือ George Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) นักปรัชญาชาวเยอรมัน

การพบกันของเลวี่-สเตราส์ Jakobson และ Lacan จึงมีประโยชน์อย่างมากต่อ การศึกษาแบบโครงสร้างนิยม เพราะนอกจากแนวคิดเรื่อง metonymy และ metaphor ของ Jakobson จะมีอิทธิพลต่อเลวี่-สเตราส์ในเรื่องคู่ตรงข้ามแล้ว ยังทำให้เลวี่-สเตราส์มองเห็นความสัมพันธ์ ระหว่างโครงสร้างในระดับจิตไร้สำนึกกับรูปแบบต่าง ๆ ที่เปลี่ยนไปในการใช้คำพูดของผู้ป่วย ซึ่งไม่ว่าจะมีความบกพร่องในการใช้ภาษาอย่างไรโครงสร้างทางภาษาก็ยังคงอยู่ เลวี่-สเตราส์จึง มองตำนานปรัมปราว่าไม่ว่าเรื่องเล่านั้นจะเล่าขาดตกบกพร่องหรือผิดเพี้ยนไปอย่างไร โครงสร้าง ของตำนานปรัมปราก็จะยังคงอยู่เช่นกัน ยิ่งไปกว่านั้น จิตวิเคราะห์ของ Freud และ Lacan ยังทำให้ เลวี่-สเตราส์ดีความจิตไร้สำนึกว่าเป็นด้วบท (text) หรือเป็นภาษาซ่อนเร้น (hidden language) ที่ต้อง ถอครหัสและแปลความหมายที่แฝงอยู่โดยจิตไร้สำนึกนั้นมีลักษณะเป็นคู่ตรงข้ามของสิ่งที่ไม่น่าจะ เข้ากันได้ อย่างไรก็ตามแนวคิดเรื่องตัวเชื่อมได้ประสานสองสิ่งนั้นให้เข้ากันได้ อันเป็นการทำให้ ความหมายของตำนานปรัมปราสมบูรณ์ ดังที่ Lacan เสนอว่า "โครงสร้างจะเกิดขึ้นเมื่อคำพูดทำให้ เกิดส่วนที่สามในฐานะที่เป็นประจักษ์พยานของความหมายของคำพูดนั้น และด้วยวิธีนั้นสามารถ ทำให้ห่วงโซ่ของความหมายเกิดความสมบูรณ์" (Coward and Ellis, 1977: 98)

จากที่ผู้วิจัยกล่าวมาข้างต้นจะเห็นได้ว่าแนวคิดทฤษฎีต่าง ๆ ได้ทำให้เลวี่-สเตราส์ เรียนรู้และสังเคราะห์เรื่อง "ความสัมพันธ์เชิงโครงสร้าง" และ "ความหมายในระดับจิตไร้สำนึก" แต่วิธีการที่จะนำไปสู่การค้นพบโครงสร้างและความหมายดังกล่าว เลวี่-สเตราส์ได้นำเสนอ แนวคิดที่เรียกว่า "การแปรรูป" (transformation) ซึ่งเขาได้พัฒนามาจากแนวคิดของ Freud ที่เป็นคำกล่าว (dictum) อันมีชื่อเสียงว่า "การพัฒนาหรือการเจริญเติบโตของสิ่งมีชีวิตเป็นการผลิตซ้ำ กำเนิดและวิวัฒนาการสิ่งมีชีวิตแต่ละชนิด" (ontogenesis reproduces phylogenesis) ซึ่งก็หมายถึงพัฒนาการของมนุษย์แต่ละคนเป็นการผลิตซ้ำประวัติศาสตร์ของเผ่าพันธุ์ของตน ดังนั้นไม่ว่าจะเป็นจากเด็กสู่ผู้ใหญ่หรือจากชนดั้งเติมสู่ชนปัจจุบันต่างก็อยู่ในกระบวนการของการผลิตซ้ำ ดังกล่าว

<sup>16</sup> ตันฉบับภาษาอังกฤษว่า: "the mediating power of the unconscious Other is that which enables the individual to possess an objective and an intersubjective world."

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> ดั้นฉบับภาษาอังกฤษว่า: "The construction occurs when speech "evokes a third term as witness to its meaning, and thereby complete the signifying chain."

เลวิ่-สเตราส์พัฒนาแนวคิดประการนี้ของ Freud เข้ากับแนวคิดทางสัทศาสตร์ ที่เรียนรู้มาจาก Jacobson ในเรื่องบทบาทของภาษากับการสื่อสาร (communication) ซึ่งแม้เขาจะ เข้าใจเรื่องโครงสร้างของภาษาในรูปแบบต่าง ๆ และวิธีการต่าง ๆ ในการสื่อสารแต่ก็ยังเห็นว่า การศึกษาเรื่องบทบาทเป็นการบอกว่าข้อมูลมีบทบาทอย่างไร โดยไม่ได้บอกจุดประสงค์สำคัญ ซึ่งน่าจะเป็นเรื่องของความหมาย แนวคิดของ Jean-Jacques Rousseau ที่มองว่าภาษาในยุคแรกเริ่ม เป็นการใช้ภาษาเปรียบเทียบและแสดงอารมณ์ซึ่งมาก่อนเหตุผลส่งผลให้จิตไร้สำนึกแบบคู่ตรงข้าม แสดงออกมาผ่านภาษาที่มีความหมาย และแนวคิดทางสังคมวิทยาของ Mauss เรื่องการแลกเปลี่ยน ผลประโยชน์ (reciprocity) ทางสังคมที่มองว่ารูปแบบของการแลกเปลี่ยนต่าง ๆ ในสังคมมี ความหมายที่สะท้อนให้เห็นความคิดในระดับลึกกว่าสิ่งของที่นำมาแลกเปลี่ยน (Thomas Shalvey, 1979: 26-39)

จากแนวคิดดังกล่าว เลวี่-สเตราส์จึงมองว่าระบบคิดของชนดั้งเดิมและคน ขุกปัจจุบันในโลกของวิทยาศาสตร์ต่างก็มีระบบคิดเดียวกัน แต่ได้สื่อระบบคิดนั้นออกมาด้วยภาษา ที่แตกต่างกัน ความคิดของชนดั้งเดิมถ่ายทอดโดยการใช้ภาษาเปรียบเทียบหรือใช้สัญลักษณ์ต่าง ๆ ที่ต้องอาศัยการตีความอันเป็นการที่แต่ละชุดความคิด / กระบวนทัศน์ที่เสนอผ่านการสื่อสารด้วย ภาษาเกิดการแปรรูปขึ้นในตัวเองโดยเปลี่ยนไปสู่อีกชุดความคิด / กระบวนทัศน์หนึ่ง อย่างไรก็ตาม การแปรรูประหว่างกระบวนทัศน์ก็เป็นการเติมเต็มความหมายให้แก่กันและกัน เขาจึงได้เสนอเรื่อง การแปรรูปซึ่งเป็นวิธีการวิเคราะห์หาแกนกลางที่ทำให้เรื่องราวที่ไม่ต่อเนื่องกันในตำนานปรัมปราสามารถเชื่อมโยงต่อเนื่องกันได้ซึ่งผู้วิจัยจะได้กล่าวถึงเรื่องการแปรรูปในตำนานปรัมปราต่อไปใน หัวข้อ 2.3

จากที่ผู้วิจัยกล่าวมาทั้งหมดสามารถสรุปแนวคิดของเลวี่-สเตราส์ได้ว่า การศึกษา ตำนานปรัมปราเป็นการศึกษาระบบคิดสากลของมนุษย์ผ่านตรรกะของชนดั้งเดิมที่สะท้อนผ่าน ตำนานปรัมปรา ระบบคิดสากลดังกล่าวมีลักษณะพื้นฐานเป็นคู่ตรงข้าม เลวี่-สเตราส์เห็นว่า ตำนาน ปรัมปราเป็นเรื่องเล่าที่สื่อด้วยภาษาและส่งสารที่มีความหมายในระดับจิตไร้สำนึก ความหมาย ดังกล่าวเป็นเรื่องของความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในสังคมวัฒนธรรมนั้น ๆ วิธีการศึกษาของเลวี่-สเตราส์ เป็นการพิจารณาความสัมพันธ์ภายในของตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ ในฐานะที่แต่ละเรื่องต่างก็ เป็นส่วนหนึ่งขององค์รวมโดยพิจารณาองค์ประกอบในตำนานปรัมปราเหล่านั้น ในฐานะที่เป็น สัญญะ ในการวิเคราะห์มีทั้งการพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่างหน่วยความคิดย่อยของ ตำนาน ปรัมปรากับองค์รวมซึ่งเป็นความสัมพันธ์แบบวากยสัมพันธ์ และระหว่างหน่วยความคิดย่อยของ ตำนานปรัมปราด้วยกันเองซึ่งเป็นความสัมพันธ์แบบกระบวนทัศน์อันเป็นค้นหาความคงที่ ท่ามกลางความเปลี่ยนแปลงของตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ โดยไม่ให้ความสำคัญว่าตำนาน ปรัมปราแต่ละเรื่องจะเกิดขึ้นในช่วงเวลาใดหรือมีความถูกต้องสมบูรณ์หรือไม่ ด้วยเห็นว่าไม่ว่า

ดำนานปรัมปราจะถูกถ่ายทอดออกมาผิดเพี้ยนไปอย่างไร ดำนานปรัมปราเหล่านั้นต่างก็ยังอยู่ใน โครงสร้างชุดเดียวกัน การจำแนกลักษณะที่แตกต่างกันของตำนานปรัมปรา การค้นหาตัวเชื่อมที่ สามารถเชื่อมคู่ตรงข้ามที่ไม่น่าจะอยู่ด้วยกันได้ให้อยู่ด้วยกันได้ และการพิจารณาการแปรรูปไป ของตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ จะนำไปสู่การค้นพบโครงสร้างโดยสามารถอธิบายความขัดแย้งที่ แฝงอยู่ในตำนานปรัมปราในระดับจิตไร้สำนึกได้อย่างมีเหตุผล ด้วยเหตุว่า โครงสร้างในตำนาน ปรัมปราสร้างขึ้นจากความคิดในระดับจิตไร้สำนึกซึ่งเป็นภาษาที่ซ่อนเร้นหรือเป็นภาษาของตำนาน ปรัมปรา (mythical language) อันเป็นตัวบทหนึ่งที่ต้องอาศัยการพิจารณาความสัมพันธ์เชิง โครงสร้างในการเข้าใจความหมายนั่นเอง

### 2.2.2 ตำนานปรัมปรา: ความสัมพันธ์กับวิทยาศาสตร์ ประวัติศาสตร์ และดนตรี

เลวี่-สเตราส์ได้ใช้แนวคิดโครงสร้างนิยมที่เขาสังเคราะห์ขึ้นพินิจข้อมูลตำนาน ปรัมปราและได้อธิบายไว้ในหนังสือชื่อ Myth and Meaning โดยชี้ให้เห็นความสัมพันธ์ระหว่าง ตำนานปรัมปรากับศาสตร์อื่น ๆ อันได้แก่ วิทยาศาสตร์ ประวัติศาสตร์ และคนตรี การมองตำนาน ปรัมปราในประเด็นที่สัมพันธ์กับศาสตร์เหล่านี้ส่งผลให้เลวี่-สเตราส์เห็นว่าโครงสร้างนิยมเป็น วิธีการหาความรู้ที่สามารถนำไปสู่การค้นพบความหมายที่แท้จริงของตำนานปรัมปราได้ ด้วยมี ทัศนะว่า "การพูดถึงกฎ (rules) ต่าง ๆ และการพูดถึงความหมาย (meaning) คือการพูดถึงสิ่ง เดียวกัน" (Lévi-Strauss, 1995: 12)

ใน ประเด็นแรก เลวี่-สเตราส์ได้เปรียบเทียบตำนานปรัมปรากับวิทยาศาสตร์โดย ชี้ให้เห็นว่าวิทยาศาสตร์ไม่สามารถให้คำตอบในเรื่องต่าง ๆ ได้ทั้งหมด มีความคิดบางอย่างที่ เส้ญหายไปจากความคิดแบบวิทยาศาสตร์ (scientific thought) ของคนปัจจุบันซึ่งควรจะกู้กลับคืนมา ความคิดนั้นก็คือ "ความคิดแบบตำนานปรัมปรา" (mythical thought) ซึ่งเป็นความคิดที่อยู่ใน โลกของผัสสะที่ใช้การมองเห็น การได้กลิ่น การลิ้มรส และการเข้าใจ ต่างกับโลกของวิทยาศาสตร์ ที่เชื่อในสิ่งที่สามารถพิสูจน์และให้คำตอบที่แน่นอนอันเป็นการเข้าใจโดยหลักของเหตุผลและรู้สึก แปลกต่างหากจะพิสูจน์ความจริงต่าง ๆ ด้วยผัสสะ เขาเรียกความคิดแบบตำนานปรัมปราของ ชนดั้งเดิมนี้ว่า "ศาสตร์เชิงรูปธรรม" (the science of the concrete) ที่เน้นความกลมกลืนเป็นอันหนึ่ง อันเดียวกับธรรมชาติอันเป็นผลมาจากการใช้ชีวิตอยู่ร่วมกับธรรมชาติ และเรียกความคิดแบบ วิทยาศาสตร์พองคนสมัยใหม่ว่า "ศาสตร์เชิงนามธรรม" (the science of the abstract) อันเป็น ความคิดที่แยกมนุษย์ออกจากธรรมชาติด้วยให้ความสำคัญกับข้อเท็จจริงและสิ่งใหม่ ๆ ที่ค้นพบ การที่เลวี่-สเตราส์นำความคิดแบบตำนานปรัมปรามาเปรียบเทียบกับความคิดแบบวิทยาศาสตร์ก็ เพื่อจะชี้ว่าชนดั้งเดิมมิได้ล้าหลังอย่างที่คนสมัยใหม่เข้าใจ ชนเหล่านี้มีระบบคิดเป็นของตนเอง หากแต่เป็นระบบคิดที่แตกต่างจากคนสมัยใหม่

ศาสตร์เชิงรูปธรรมของคนเผ่าโบราณในความเห็นของเลวี่-สเตราส์มีระบบคิด คล้ายกับภาพเหมือนในงานศิลปะคือเป็นเรื่องของการจำลองโลกแห่งความเป็นจริง (miniature) เพียงแต่ศิลปินจำลองโลกแห่งความเป็นจริงลงในภาพ ส่วนคนพื้นเมืองโบราณจำลองโลกแห่ง ความเป็นจริงลงในตำนานปรัมปราและพิธีกรรมต่าง ๆ (ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, 2545: 65) ตำนานปรัมปราจึงไม่ประสบความสำเร็จในการทำให้มนุษย์มีอำนาจทางวัตถุเหนือธรรมชาติ อย่างไรก็ตามตำนานปรัมปราได้ให้สิ่งสำคัญแก่มนุษย์ก็คือมายาที่ว่ามนุษย์สามารถเข้าใจจักรวาล และนั่นเป็นการทำให้มนุษย์ได้เข้าใจจักรวาล (Lévi-Strauss, 1995: 17)

กวามกิดของชนคั้งเดิมจึงเป็นการมุ่งหมายที่จะเข้าใจจักรวาลโดยเข้าใจองค์รวม ทั้งหมด (totality) ของจักรวาล เป็นวิธีกิดที่เรียกได้ว่าถ้าเราไม่สามารถเข้าใจทุกสิ่งทุกอย่างทั้งหมด เสียก่อน เราก็ไม่ควรที่จะอธิบายอะไรเกี่ยวกับสิ่งต่าง ๆ เหล่านั้น ต่างกับความคิดแบบวิทยาศาสตร์ ที่เป็นการดำเนินตามขั้นตอน พยายามให้คำอธิบายปรากฏการณ์ที่จำกัด จากนั้นก็อธิบายให้ ครอบคลุมไปถึงปรากฏการณ์อื่น ๆ คำอธิบายแบบวิทยาศาสตร์จึงเป็นการอธิบายแบบแยกส่วน ซึ่งก็ไม่สามารถตอบคำถามต่าง ๆ ได้ทั้งหมดอย่างแท้จริง ดังนั้นการนำความคิดแบบวิทยาศาสตร์ ไปวิพากษ์ความคิดของชนดั้งเดิมจึงเป็นสิ่งที่ไม่ถูกต้อง แต่ควรเข้าใจว่าชนดั้งเดิมและชนปัจจุบัน ต่างก็มีระบบคิดของตนเอง

เถวิ่-สเตราส์ได้ยกตัวอย่างตำนานปรัมปราจากทางตะวันตกของแคนาดาซึ่งเป็น เรื่องเกี่ยวกับปลากระเบนชนิดหนึ่ง (skate) ที่พยายามจะเอาชนะลมใต้ (the South Wind) เพื่อชี้ให้ เห็นลักษณะของความคิดแบบตำนานปรัมปราและวิทยาสาสตร์ว่าในที่สุดแล้วก็มีระบบคิดที่ สอดคล้องกัน เขาเล่าว่า เรื่องนี้เกิดขึ้นก่อนที่มนุษย์จะถือกำเนิดขึ้นบนโลกซึ่งเป็นยุคที่ยังไม่ได้แยก เช้ตว์และมนุษย์ออกจากกันอย่างเค็ดขาด สิ่งมีชีวิตจึงมีลักษณะเป็นกึ่งมนุษย์และกึ่งสัตว์ พวกเขาไม่ สามารถออกไปหาปลาและสัตว์น้ำอื่น ๆ ที่ชายหาดได้เพราะลมพัดแรงอยู่ตลอดเวลา จึงเดินทางไป ต่อสู้และกำจัดลมเหล่านั้น การเดินทางครั้งนั้นมีสัตว์กึ่งมนุษย์หรือมนุษย์กึ่งสัตว์จำนวนมากรวมทั้ง ปลากระเบนที่มีบทบาทสำคัญในการจับลมใต้ไปด้วย ในตอนท้ายเรื่อง ลมใต้ได้รับการปลดปล่อย เป็นอิสระเมื่อสัญญาว่าจะไม่พัดตลอดเวลาอีกต่อไป จากนั้นมาพวกเขาก็สามารถทำกิจกรรมต่าง ๆ ได้

เลวี่-สเตราส์ กล่าวว่า เมื่อฟังเรื่องนี้แล้วก็ไม่ควรคิดว่าเป็นเรื่องไร้สาระหรือเพ้อฝัน แต่ควรถามตัวเองว่าทำไมตัวละครในเรื่องนี้จึงต้องเป็น "ปลากระเบน" และ "ลมใต้" ซึ่งจะนำไปสู่ การเข้าใจกวามคิดแบบตำนานปรัมปรา เลวี่-สเตราส์แนะให้สังเกตว่าปลากระเบนมีลักษณะ 2 ประการ คือ ประการแรก มันเป็นปลาที่มีลักษณะแบน ส่วนท้องลื่น และส่วนหลังหยาบขรุขระ และอีกประการหนึ่งที่ทำให้มันหลบหนีได้อย่างว่องไวก็คือแม้จะมีขนาดตัวที่ใหญ่เมื่อมองจาก ด้านบนแต่มันก็จะแบนและบางมากหากมองจากด้านข้าง ขนาดตัวที่ใหญ่อาจทำให้คิดว่าสามารถใช้

ลูกศรยิงและฆ่ามันได้ง่าย แต่ก็จะพบว่าปลากระเบนสามารถพลิกตัวและหนีรอดไปได้โดยใช้ ความแบนหลบลูกศรนั้น และนี่คือเหตุผลว่าที่ปลากระเบนถูกเลือกมาเป็นตัวละครในตำนาน ปรัมปราเรื่องนี้ก็เพราะมันสามารถให้คำตอบระหว่าง "ใช่" กับ "ไม่ใช่" เท่านั้น เลวี่-เสตราส์มองว่า การเลือกปลากระเบนมาเป็นตัวละครในเรื่องนี้ก็เหมือนกับการเลือกส่วนประกอบของคอมพิวเตอร์ ที่สามารถแก้ปัญหาที่ยุ่งยากโดยการเพิ่มชุดของคำตอบระหว่าง "ใช่" กับ "ไม่ใช่" เช่นกัน

ดังนั้น หากเราจะมองว่าปลากระเบนถูกเลือกมาใช้ในตำนานปรัมปราเรื่องนี้ เพราะมันสามารถสู้กับลมใต้ได้ก็จะเป็นทัศนะที่ผิดและเป็นไปไม่ได้ แต่หากมองว่าชนคั้งเดิมเข้าใจ ลักษณะของปลากระเบนอันเป็น ภาพลักษณ์ (images) ที่อยู่ในประสบการณ์ของพวกเขา จึงนำมาใช้ ในมุมมองที่แสดงความคิดเชิงตรรกะก็จะสามารถเข้าใจเหตุผลได้ว่าทำไมจึงเลือกปลากระเบนมา เป็นตัวละครในตำนานปรับปราเรื่องนี้ และนี่คือสิ่งที่เลวี่-สเตราส์คิดว่าเป็นการริเริ่มของความคิด แบบตำนานปรัมปราจากมุมมองเชิงตรรกะที่มีลักษณะที่เป็นคู่ตรงข้ามอันเกี่ยวข้องกับปัญหาที่มี ลักษณะเป็นคู่ตรงข้ามด้วยเช่นกัน กล่าวคือ ถ้าในหนึ่งปีมีลมใต้พัดทุกวันมนุษย์ก็ไม่สามารถดำรง ชีวิตได้ แต่ถ้าลมไม่พัดทุกวันก็จะทำให้เกิดการประนีประนอมที่เป็นไปได้ระหว่างความจำเป็นใน ชีวิตของมนุษย์กับเงื่อนไขที่เหนือกว่าในโลกของธรรมชาติ มุมมองทางตรรกะดังกล่าวจึงแสดงให้ เห็นความสัมพันธ์ระหว่างสัตว์โคยสะท้อนผ่านปลากระเบนกับปัญหาที่ตำนานปรัมปราพยายามจะ แก้ไข แม้เรื่องราวจะคูไม่ถูกต้องตามมุมมองแบบวิทยาศาสตร์แต่เราก็สามารถเข้าใจลักษณะของ มุมมองแบบตำนานปรัมปราที่มีลักษณะการจัดการแบบเป็นคู่ตรงข้ามเช่นเดียวกับคอมพิวเตอร์ที่ใช้ การตอบว่า "ใช่" หรือ "ไม่ใช่" ตามความคิดแบบวิทยาศาสตร์ได้ เลวี่-สเตราส์จึงเห็นว่า การจัดการ แบบคู่ตรงข้ามเป็นสิ่งที่ทำให้ตำนานปรัมปราและวิทยาศาสตร์สอดคล้องกัน และนั่นคือสิ่งที่ สะท้อนให้เห็น "ระบบคิดสากลของมนุษย์" ที่แม้ว่าจะอยู่ในวัฒนธรรมที่แตกต่างกันแต่ต่างก็มี ระบบคิดพื้นฐานที่เหมือนกันและมีศักยภาพทางความคิดเท่าเทียมกัน ระบบคิดพื้นฐานหรือ ระบบคิดสากลนั้นก็คือระบบคิดแบบคู่ตรงข้ามนั่นเอง ความคิดแบบวิทยาศาสตร์และความคิดแบบ ตำนานปรับปราจึงไม่ได้แยกจากกับโดยสิ้นเชิง

ประเด็นที่สอง ตำนานปรัมปรายังเกี่ยวข้องกับประวัติศาสตร์ เลวี่-สเตราส์เห็นว่า ในสังคมของชนคั้งเดิมที่ปราสจากการเขียนหรือการบันทึกข้อมูล ตำนานปรัมปรามีบทบาทในการ สร้างความมั่นใจให้พวกเขาในเรื่องการคำรงชีวิต แต่ในสังคมปัจจุบันประวัติศาสตร์ได้เข้ามามี บทบาทหน้าที่แทนตำนานปรัมปรา อย่างไรก็ตามเราจะไม่สามารถเข้าใจประวัติศาสตร์ได้อย่าง แท้จริงหากแยกประวัติศาสตร์ออกจากตำนานปรัมปรา

เลวี่-สเตราส์มองว่าตำนานปรับปราที่ปรากฏในที่ต่าง ๆ ทั่วโลกมี 2 ลักษณะ คือ ประเภทที่เรื่องราวไม่ต่อเนื่องกัน (disconnected stories) อันเป็นการนำเรื่องต่าง ๆ มารวมไว้ด้วยกัน โดยปราสจากความสัมพันธ์ที่ชัดเจนของเรื่องราวเหล่านั้น และประเภทที่เรื่องราวมีสัมพันธภาพ ต่อเนื่องกัน (coherent mythological stories) อย่างดี มีการแบ่งออกเป็นบทต่าง ๆ และแต่ละบท เรียงลำดับอย่างเป็นเหตุเป็นผล จากลักษณะดังกล่าว เลวี่-สเตราส์เห็นว่าอาจพินิจได้ 2 ประการ คือ ประการแรก อาจพินิจได้ว่าชนดั้งเดิมได้วางเงื่อนไขไว้ว่าตำนานปรัมปราต้องมีลำดับเนื้อเรื่องที่ สัมพันธ์กัน แต่การที่ปัจจุบันเราพบตำนานปรัมปราที่มืองค์ประกอบต่าง ๆ ของเนื้อเรื่องไม่ เชื่อมโยงกันก็แสดงว่าตำนานปรัมปราเรื่องนั้นเป็นผลจากกระบวนการของการเสื่อมลงหรือ ความไม่เป็นระเบียบของตำนานปรัมปราจากองค์รวมเมื่อแรกเริ่มที่มีความหมายสมบูรณ์ หรืออาจพินิจได้ว่าภาวะที่ไม่เชื่อมโยงกันของตำนานปรัมปราจากองค์รวมเมื่อแรกเริ่มที่มีมาแต่อดีต หลังจากนั้นจึงมี ชนพื้นเมืองผู้มีปัญญาหรือนักปรัชญาซึ่งไม่ได้มีอยู่ในทุกสังคมได้นำมารวมและจัดลำดับให้ สัมพันธ์กันโดยข้อมูลตำนานปรัมปราเหล่านี้มีทั้งที่นักมานุยยวิทยาซึ่งเป็นคนจากนอกสังคมนั้น ๆ เป็นผู้รวบรวมซึ่งเกิดขึ้นอย่างมากในช่วงปลายศตวรรษที่ 19 ถึงต้นศตวรรษที่ 20 และที่รวบรวมโดยคนในสังคมเอง อีกทั้งยังมีประเภทที่เป็นการทำงานร่วมกันระหว่างคนพื้นถิ่นกับนักมานุยยวิทยา สิ่งที่ปรากฏก็คือมีทั้งตำนานปรัมปราและประวัติศาสตร์อยู่ในเรื่องราวที่รวบรวมได้

ประเด็นที่น่าสนใจก็คือ เราสามารถเห็นได้ว่าในตำนานปรัมปรามีประเภทของ เหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เหมือนกันแต่รายละเอียดของเหตุการณ์แตกต่างกัน เช่นอาจเป็นเรื่องของ การต่อสู้กันระหว่างสองหมู่บ้าน หรือระหว่างสองเมือง หรือในการต่อสู้กันเพราะเรื่องชู้สาว อาจเล่าว่าสามีเป็นผู้ฆ่าชู้ พี่ชายฆ่าชู้ของน้องสาว หรือสามีฆ่าภรรยาเพราะรู้ว่าเธอมีชู้ ลักษณะ คังกล่าวทำให้เห็นว่า "ตำนานปรัมปรามี โครงสร้าง พื้นฐานเหมือนกัน แต่ เนื้อหา ในแต่ละส่วน ไม่เหมือนกันและสามารถเปลี่ยนแปรไปได้" โดยเราสามารถสังเกตได้ว่า ในการแปรรูปเมื่อ องค์ประกอบหนึ่งถูกเปลี่ยนแปรไปจะทำให้องค์ประกอบอื่น ๆ เปลี่ยนแปรไปค้วย

ส่วนในประวัติศาสตร์ เลว็-สเตราส์ก็เห็นว่าก็ยังคงมีเรื่องราวซ้ำ ๆ กัน กล่าวคือมี ประเภทของเหตุการณ์อย่างเคียวกัน แต่ได้ถูกนำมาใช้ในการเล่าเรื่องเพื่ออธิบายเรื่องราวที่แตกต่าง กัน คือ เหตุการณ์เหล่านั้นอาจเกิดขึ้นในต่างสถานที่ ต่างบุคคล หรือแม้แต่ต่างช่วงเวลาทาง ประวัติศาสตร์ ประเด็นสำคัญที่เลวี่-สเตราส์สรุปโดยเปรียบเทียบระหว่างตำนานปรัมปราก็คือ เขากล่าวว่า ตำนานปรัมปราเป็นระบบปิด (closed system) เพราะตำนานปรัมปรามีความคงที่ เป็นการรวมกันขององค์ประกอบเดิม ๆ ครั้งแล้วครั้งเล่า ส่วนประวัติศาสตร์เป็นระบบเปิด (open system) เพราะแม้จะมีเหตุการณ์ที่ซ้ำกันแต่ก็สามารถเพิ่มเดิมเรื่องราวหรือข้อมูลใหม่ ๆ ทาง ประวัติศาสตร์เข้าไปในเรื่องราวที่มีมาแต่เดิมได้

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> คืนฉบับภาษาอังกฤษว่า; "Its basic structure is the same, but the content of the cell is not the same and can vary." (Lévi-Strauss, 1995: 39)

Roland A.Champagne ได้กล่าวถึงประเด็นนี้อย่างน่าสนใจว่า จากการที่เลว็สเตราส์เสนอว่าตำนานปรัมปราเป็นเครื่องมือที่มีเหตุผลในการคิดอันสัมพันธ์กับความขัดแย้ง บางประการในประสบการณ์ของมนุษย์ (contradiction of human experience) และได้เปรียบเทียบ ตำนานปรัมปรากับประวัติศาสตร์ว่าในขณะที่ประวัติศาสตร์เป็นระบบของการสื่อสารที่เปิด เพราะสามารถเพิ่มเดิมข้อมูลใหม่ได้อยู่เสมอ ตำนานปรัมปรากลับเป็นระบบของการสื่อสารที่เปิด เนื่องจากตำนานปรัมปราเป็นการรวมกันของรูปแบบที่ตายตัวและองค์ประกอบเดิม ๆ ที่นำมารวม กันครั้งแล้วครั้งเล่านั้น ทำให้โครงสร้างที่เลวี่-สเตราส์ค้นพบเป็นเสมือนแผนที่ขององค์ประกอบ ต่าง ๆ เหล่านี้ เป็นแผนที่ที่ปรากฏข้ำในตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ และให้แนวทางในการวิเคราะห์ ความขัดแย้งที่ถ่ายทอดผ่านตำนานปรัมปราโดยตรรกะของโครงสร้างเหล่านี้เกิดขึ้นในระบบที่ปิด ของตำนานปรัมปรา ด้วยเหตุดังกล่าว เลวี่-สเตราส์จึงกล่าวว่าตำนานปรัมปราคิดโดยตัวของมันเอง มีตรรกะที่ชุกซ่อนอยู่ภายใน และความขัดแย้งของประวัติศาสตร์ได้ถูกนำมาวิเคราะห์ในขอบเขตที่ ปิดของเรื่องราวในตำนานปรัมปรา (Roland A.Champagne, 1992: 33)

จากทัศนะของเลวี่-สเตราส์ข้างต้น ตำนานปรัมปราและประวัติศาสตร์จึงมีทั้งส่วน ที่เหมือนกัน ส่วนที่แตกต่างกัน และส่วนที่เชื่อมโยงกัน อีกทั้งตำนานปรัมปราและประวัติศาสตร์ ต่างก็เป็นข้อมูลที่ต่างเติมเต็มให้แก่กันและกัน

ประเด็นที่สาม ตำนานปรัมปราสัมพันธ์กับคนตรีในฐานะที่ทั้งตำนานปรัมปรา และคนตรีต่างก็เป็นภาษา เลวี่-สเตราส์ชี้ให้เห็นว่าการเข้าใจตำนานปรัมปราและการเข้าใจคนตรี มีลักษณะที่เหมือนกัน กล่าวคือ ต้องเข้าใจความหมายในลักษณะขององค์รวม

ในทัศนะของเลวี่-สเตราส์ เราไม่สามารถเข้าใจความหมายของคำนานปรับปราได้ โดยการอ่านในลักษณะเคียวกับการอ่านนวนิยายหรือบทความในหนังสือพิมพ์คือการอ่านบรรทัด ต่อบรรทัดและอ่านจากซ้ายไปขวา หรือกล่าวได้ว่าเป็นการอ่านในลักษณะที่เห็นว่าเรื่องราวเหล่านั้น มีสำดับเหตุการณ์ต่อเนื่องกัน แต่เราต้องเข้าใจความหมายของตำนานปรับปราในฐานะที่เป็น องก์รวมและค้นพบว่าความหมายพื้นฐานของตำนานปรับปราไม่ได้ถ่ายทอดโดยลำดับที่ต่อเนื่อง กันของเหตุการณ์ต่าง ๆ แต่ถ่ายทอดโดยกลุ่มของเหตุการณ์ (bundle of events) แม้ว่าเหตุการณ์ ต่าง ๆ เหล่านี้จะปรากฏในเรื่องราวในลักษณะที่แตกต่างกัน ดังนั้นเราต้องอ่านตำนานปรับปรา เหมือนกับการอ่านตัวโน้ตดนตรีในวงออเคสตร้า คือไม่อ่านโน้ตทีละตัวๆ หรืออ่านโน้ตใน บันไดเสียงแบบทีละเส้นๆ แต่เราต้องเข้าใจความหมายของโน้ตดนตรีนั้นทั้งหน้ากระดาษคือตั้งแต่ โน้ตตัวแรกไปจนถึงโน้ตตัวสุดท้าย ดังนั้นการอ่านจึงไม่ใช่เพียงอ่านจากซ้ายไปขวาเท่านั้น แต่ใน ขณะเดียวกันก็ต้องอ่านจากบนลงล่างด้วย หรือกล่าวได้ว่าการอ่านตำนานปรับปราให้เข้าใจ ความหมายก็ต้องใช้วิธีเดียวกับการอ่านโน้ตดนตรีในวงออเคสตรีที่แม้จะเขียนขึ้นเส้นต่อเส้นแต่เรา

เข้าใจความหมายของโน้ตต่าง ๆ ในหน้ากระคาษนั้นได้เมื่ออ่านในฐานะที่เป็นองค์รวม และนั่นเป็น วิธีการที่เราสามารถสกัดเอาความหมายออกมาจากตำนานปรัมปรา

นอกจากนี้คำนานปรัมปรากับคนตรียังมีความเชื่อมโยงกัน เลวี่-สเตราส์ให้ ข้อสังเกตว่าในช่วงที่ความคิดแบบตำนานปรัมปราได้กลายเป็นเพียงประวัติศาสตร์ของความคิด แบบตะวันตกในยุคพื้นฟูศิลปวิทยาการ (Renaissance) และในศตวรรษที่ 17 ในยุคนั้นได้เกิด นวนิยายขึ้นโดยเรื่องเหล่านี้ก็ใช้ตำนานปรัมปราเป็นแบบอย่าง อีกทั้งยังเกิดรูปแบบทางคนตรี ที่ยิ่งใหญ่ซึ่งเป็นลักษณะของคริสต์ศตวรรษที่ 17 ที่สืบเนื่องมายังคริสต์ศตวรรษที่ 18 และ 19 เลวี่-สเตราส์เห็นว่ารูปแบบทางคนตรีที่เกิดขึ้นใหม่นี้ดูเหมือนว่าจะเปลี่ยนแปลงไปจากรูปแบบทางคนตรีตามจารีตเดิมอย่างสมบูรณ์และยังมีบทบาทหน้าที่ทั้งทางปัญญาและอารมณ์แทนความคิด แบบตำนานปรัมปราที่ได้เคยมีบทบาทหน้าที่นี้มาก่อน อย่างไรก็ตาม คนตรีในที่นี้ไม่ได้หมายถึงคนตรีทุกประเภท แต่หมายถึงคนตรีที่ปรากฏในอารยธรรมตะวันตกในต้นศตวรรษที่ 17 โดย Frescobaldi และต้นศตวรรษที่ 18 โดย Bach คนตรีซึ่งมีพัฒนาการอย่างสมบูรณ์โดย Mozart, Beethoven, และ Wagner ในศตวรรษที่ 18 และ 19

ทั้งคำนานปรับปราและคนตรีค่างก็มีแนวคิดที่ต้องการนำเสนอ ทั้งตำนานปรับปราและคนตรีค่างก็มีแนวคิดที่มีการปรากฏซ้ำ ๆ ขณะฟังคนตรี เรากำลังฟังบางสิ่งบางอย่างที่ดำเนินไป ตั้งแต่ต้นจนจบ เช่นในการฟังซิบโฟนี ซิบโฟนีมีทั้งท่อนต้น ท่อนกลาง และท่อนจบ แต่เราจะ ไม่เข้าใจอะไรจากซิบโฟนีหรือจะไม่เข้าใจอารมณ์ทางคนตรีที่ออกมาจากซิบโฟนีถ้าเราไม่สามารถ รวบรวมสิ่งที่ได้ฟัง ผู้ฟังคนตรีต้องคิดว่าอะไรคือสิ่งที่ได้ฟังแล้ว อะไรคือสิ่งที่กำลังฟังอยู่ในขณะ นั้น และมีสติกับองค์รวมของบทเพลงซึ่งผู้ฟังอาจเพิ่มเติมบางสิ่งบางอย่างเข้าไปในสิ่งที่ได้ฟัง มาก่อนแล้วได้โดยไม่รู้ตัว ดังนั้นในการฟังคนตรีหรือฟังคำนานปรับปราจึงมีสิ่งที่สร้างขึ้นใหม่ อย่างต่อเนื่องเกิดขึ้นในความคิดของผู้ฟังเช่นกัน ซึ่งคูราวกับว่าเมื่อสร้างสรรค์รูปแบบทางคนตรีที่มีลักษณะเฉพาะขึ้น คนตรีได้ค้นพบโครงสร้างครั้งใหม่จากโครงสร้างเดิมที่คำรงอยู่ก่อนแล้ว ในระดับของตำนานปรับปรา ที่กล่าวเช่นนี้เพราะเลวี่-สเตราส์เห็นว่ามีตำนานปรับปราหรือกลุ่มของ ตำนานปรับปราที่มีโครงสร้างลักษณะเดียวกับคนตรี สามารถนำศัพท์ทางคนตรีเช่น sonata, symphony, rondo, toccata และอื่น ๆ มาเรียกแทนตำนานปรับปราเหล่านั้นได้ ดังที่เขาได้แสดงให้ เห็นไว้ใน The Raw and The Cooked ลักษณะดังกล่าวทำให้เลวี่-สเตราส์เห็นว่าคนตรีไม่ได้ ประดิษฐ์หรือสร้างสรรค์สิ่งเหล่านี้ขึ้นเอง แต่เป็นการขึมมาโดยไม่รู้ตัว (unconsciously) จากโครงสร้างของตำนานปรับปรา

นอกจากนี้ เลวี่-สเตราส์ยังมองว่าทั้งตำนานปรับปราและคนตรีต่างก็สัมพันธ์กับ ภาษา ในเบื้องค้นเขาเปรียบเทียบคนตรีกับภาษาว่ามีประเด็นที่เหมือนกันคือในขณะที่นักภาษา-ศาสตร์อธิบายว่าองค์ประกอบพื้นฐานของภาษาคือหน่วยเสียง หน่วยเสียงแต่ละหน่วยไม่มี ความหมายในตัวเองแต่ความหมายจะเกิดขึ้นเมื่อนำหน่วยเสียงเหล่านั้นมารวมกัน เราก็สามารถ อธิบายคนตรีในลักษณะตังกล่าวได้เช่นกันว่า ตัวโน้ตแต่ละตัวไม่มีความหมายในตัวเองแต่ ความหมายจะเกิดขึ้นเมื่อนำโน้ตเหล่านั้นมารวมกันเพื่อสร้างสรรค์ความหมายทางคนตรี แต่ประเด็นที่แตกต่างกันก็คือ ในอีกระดับหนึ่งของภาษา หน่วยเสียงถูกนำมารวมกันเพื่อสร้างคำ และคำรวมกันเพื่อสร้างประโยค แต่ในคนตรีไม่มีองค์ประกอบระดับคำ หน่วยพื้นฐานของคนตรีก็ คือโน้ต จากนั้นก็ก้าวข้ามไปสู่ความหมายในระดับประโยค (melodic phrase) จึงเห็นได้ว่าขณะที่ ภาษามี 3 ระดับชัดเจน คือ หน่วยเสียงรวมกันเพื่อสร้างคำ คำรวมกันเป็นประโยค แต่ในคนตรี เรามี โน้ตที่เหมือนกับเป็นหน่วยเสียง ไม่มีในระดับคำ และข้ามไปสู่ในระดับประโยคทันที

หากเราเอาตำนานปรับปรามาเปรียบเทียบกับคนตรีและภาษา ก็จะพบว่า ตำนาน ปรับปราไม่มีหน่วยเสียง องค์ประกอบขั้นต่ำที่สุดก็คือคำ ดังนั้นถ้าเราพิจารณาภาษาในฐานะที่เป็น กระบวนทัศน์หรือชุดความคิด กระบวนทัศน์จะถูกสร้างขึ้นโดยหน่วยเสียง หน่วยคำ และประโยค ในคนตรีเรามีสิ่งที่เท่ากับหน่วยเสียงและประโยคแต่ไม่มีสิ่งที่เท่ากับหน่วยเสียง ดังนั้นทั้งสองกรณีนี้จึงต่างมีระดับ หนึ่งที่ขาดหายไป

ด้วยเหตุดังกล่าว การพยายามเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างภาษา คนตรี และตำนาน ปรัมปราควรใช้ภาษาเป็นจุดเริ่มค้นค้วยมีครบทั้ง 3 ระคับ เลวี่-สเตราส์เห็นว่าทั้งคนตรีและตำนาน ปรัมปราแยกออกมาจากภาษาแต่เติบโตไปในทิศทางที่แตกต่างกัน คือ คนตรีเน้นเรื่องลักษณะของ เสียง (sound aspect) ส่วนตำนานปรัมปราเน้นลักษณะของความรู้สึก (sense aspect) และลักษณะ ของความหมาย (meaning aspect) ที่ต่างก็แฝงอยู่ในภาษา จึงกล่าวได้ว่าทั้งคนตรีและตำนาน ปรัมปราต่างก็เป็นภาษาหรือเกิดขึ้นโดยภาษาแต่ได้พัฒนาไปในทิศทางที่แตกต่างกัน

ความสัมพันธ์ระหว่างตำนานปรัมปรากับวิทยาศาสตร์ ประวัติศาสตร์ และดนตรี ในทัศนะของเลวี่-สเตราส์ข้างด้นสะท้อนให้เห็นว่า แม้ความคิดแบบตำนานปรัมปราจะดูแตกต่าง จากความคิดของคนสมัยใหม่ อีกทั้งยังมีศาสตร์อื่น ๆ เข้ามามีบทบาทหน้าที่ต่อคนในปัจจุบันแทน บทบาทหน้าที่ของตำนานปรัมปรา แต่ความคิดแบบตำนานปรัมปราไม่ได้ตัดขาดจากความคิดที่ สะท้อนในวิทยาศาสตร์ ประวัติศาสตร์ และคนตรีโดยสิ้นเชิง ยิ่งไปกว่านั้น ความคิดแบบตำนาน ปรัมปราได้กลายเป็นรากฐานของความคิดของศาสตร์เหล่านี้ ดังนั้นไม่ว่าจะผ่านเวลาที่ยาวนาน หรือผ่านสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลง ความคิดแบบตำนานปรัมปรากียังเป็นรากฐานของศาสตร์ต่าง ๆ เหล่านี้อันเป็นการสะท้อนและเน้นย้ำว่ามนุษย์ไม่ว่ายุดใดสมัยใดต่างก็มีระบบคิดพื้นฐานเหมือนกัน แม้ว่าสิ่งที่ปรากฏให้เห็นในปัจจุบันจะดูแตกต่างกัน ทั้งนี้ เลวี่-สเตราส์เห็นว่าการศึกษาข้อมูล ประเภทตำนานปรัมปราด้วยวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมจะสามารถอธิบายประเด็นนี้ได้ อย่างมีเหตุผล

### 2.3 วิธีการศึกษาตำนานปรัมปราแบบโครงสร้างนิยมของโคลด เลวี่-สเตราส์

ความเข้าใจวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมของเลวี่-สเตราส์บังเกิดขึ้นในช่วงสงคราม โลกครั้งที่ 2 ขณะที่เขาเป็นทหารโดยทำหน้าที่เป็น liaison officer ระหว่างกองทัพฝรั่งเศสและ อังกฤษในปี ค.ศ. 1939 จากการเห็นดอกแดฟโฟดีล (daffodil) ธรรมดา ๆ ดอกหนึ่งทำให้เขาคิดว่า ในการสังเกตหรือการมองแคฟโฟดีลนั้น เราจะสัมผัสรู้ถึงความเป็นแคฟโฟดีลได้ก็ต่อเมื่อเรามอง ดอกไม้ดอกอื่น ๆ แล้วเปรียบเทียบความแตกต่างระหว่างแคฟโฟดีลกับดอกไม้เหล่านั้น แคฟโฟดีลกอยเป็นสิ่งที่สามารถเข้าใจได้ง่ายใช่เพราะดอกแคฟโฟดีลเอง แต่เป็นเพราะขบวนการของ การเปรียบเทียบกับไม้ดอกอื่น ๆ ในจำนวนที่มากกว่า นั่นคือ การเปรียบเทียบผ่านความสัมพันธ์ของ ความเหมือนและความต่างที่ทำให้เราสามารถจำแนกแคฟโฟดีลออกจากดอกไม้อื่น ๆ เราจึง สามารถเข้าใจแคฟโฟดีลดอกนั้นได้จากกลุ่มของความสัมพันธ์ระหว่างแคฟโฟดีลกับดอกไม้อื่น ๆ เช่นเดียวกับการเข้าใจตัวโน้ตต่าง ๆ ในบันไดเสียงที่ตัวโน้ตแต่ละตัวจะไม่มีความหมายในตัวเอง เมื่อแยกโน้ตตัวนั้นออกจากความสัมพันธ์กับโน้ตตัวอื่น ๆ (Bernard Pingaud อ้างถึงใน Thomas Shalvey, 1979: 3)

ด้วยเหตุดังกล่าว วิธีการศึกษาแบบโครงสร้างนิยมของเลวิ่-สเตราส์จึงเป็นการมองสิ่งที่ สึกษาว่าองค์ประกอบย่อย ๆ แต่ละส่วนไม่มีความหมายในตัวเอง แต่ความหมายจะเกิดขึ้นเมื่อ พิจารณาความสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบย่อยนั้น ๆ กับองค์รวม ตำนานปรัมปราก็เช่นกัน เลวิ่-สเตราส์มองว่าตำนานปรัมปราแต่ละเรื่องไม่มีความหมายในตัวเอง แต่ความหมายของตำนาน ปรัมปราเกิดจากการนำตำนานปรัมปราหลาย ๆ เรื่องมาพิจารณาความสัมพันธ์ที่มีร่วมกัน ดังที่เลวิ่-สเตราส์ได้กล่าวถึงกฎการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ในตำนานปรัมปราไว้ 3 ประการว่า (1) ต้องไม่ ตีความหรืออธิบายตำนานปรัมปราเรื่องใดเรื่องหนึ่งแต่เพียงในระดับใคระดับหนึ่งเท่านั้น ทั้งนี้ เพราะตำนานปรัมปราเรื่องอื่น ๆ ยังมีความสัมพันธ์กับคำอธิบายในระดับอื่น ๆ อีกหลายระดับ (2) ต้องไม่ตีความตำนานปรัมปราเรื่องใดเรื่องหนึ่งโดยลำพัง เพราะตำนานปรัมปราเรื่องนั้นยังคงมี ความสัมพันธ์กับตำนานปรัมปราเรื่องอื่น ๆ ที่อยู่ในกระบวนการของการแปรรูประหว่างกัน และ (3) ต้องไม่ตีความตำนานปรัมปรากลุ่มใดกลุ่มหนึ่งโดยแยกออกจากตำนานปรัมปรากลุ่มอื่น ๆ เพราะตำนานปรัมปราในกลุ่มต่าง ๆ เหล่านั้นมีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกัน (Lévi-Strauss, 1976: 65)

จากการศึกษาวิธีการของเลวี่-สเตราส์ในการศึกษาตำนานปรัมปรา ผู้วิจัยสรุปสาระสำคัญ อันเป็นวิธีการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ในตำนานปรัมปราได้ 3 ประการดังนี้

- 1. การพิจารณาความสัมพันธ์ของหน่วยความคิดย่อยของตำนานปรัมปรา
- 2. การเปรียบเทียบการแปรฐปของตำนานปรัมปรา
- 3. การวิเคราะห์คู่ตรงข้ามและตัวเชื่อม

#### 2.3.1 การพิจารณาความสัมพันธ์ของหน่วยความคิดย่อยของตำนานปรัมปรา

ในการศึกษาดำนานปรัมปรา เลวี่-เสตราส์พินิจดำนานปรัมปราแต่ละเรื่องในฐานะ
ที่เป็นประโยคแต่ละประโยค โดยพิจารณาว่าแต่ละประโยคนั้นต้องการสื่อความหมายอย่างไร
จากนั้นจึงพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่างตำนานปรัมปราเรื่องนั้นกับตำนานปรัมปราเรื่องอื่น ๆ
ในฐานะที่เป็นประโยคอีกประโยคหนึ่งโดยมิได้มุ่งเน้นเนื้อเรื่องในส่วนที่เป็นรายละเอียดซึ่งจะ
ทำให้ผู้ศึกษาสนใจแต่จะหาความหมายของคำแต่ละคำจนเกิดความสับสน แต่การพิจารณาว่า
ดำนานปรัมปราแต่ละเรื่องเสมือนประโยค ๆ หนึ่งจะทำให้สามารถพบโครงสร้างหลักของประโยค
ซึ่งจะปรากฏอยู่ในสำนวนอื่น ๆ เช่นเดียวกัน จากนั้นเลวี่-สเตราส์ยังได้แบ่งประโยคเหล่านั้นให้
แยกย่อยลงไปอีกโดยผู้ศึกษาต้องใช้วิธีลองผิดลองถูกในการวิเคราะห์ตำนานปรัมปราออกเป็น
ประโยคสั้น ๆ แล้วนำเหตุการณ์ที่ถูกกล่าวถึงซ้ำ ๆ กันมาจัดให้อยู่ในชุดความคิดหรือกระบวนทัศน์
(paradigm) เดียวกัน เลวี่-สเตราส์เรียกประโยคสั้น ๆ เหล่านั้นว่า "หน่วยความคิดย่อยของตำนาน
ปรัมปรา" (the gross constituent units หรือ mythemes) และพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่าง
หน่วยความคิดย่อยของตำนานปรัมปราเหล่านั้นในลักษณะที่เป็นกลุ่มของความสัมพันธ์หรือ
bundles of relations เช่นเดียวกับการพิจารณาแคฟโฟดีลและโน้ตคนตรี ดังที่ผู้วิจัยกล่าวไว้ข้างด้น

การเข้าใจความสัมพันธ์ของหน่วยความคิดย่อยของตำนานปรัมปราก็เช่นเดียวกับ การเข้าใจตัวโน้ตในวงออเคสตร้า (orchestra score) กล่าวคือ หากเราพิจารณาว่าการที่สารสำคัญใน ตำนานปรัมปราได้ถูกถ่ายทอดจากบรรพบุรุษในรุ่นต่าง ๆ (A) ในฐานะผู้ส่งสารมายังคนรุ่น ปัจงุบัน (B) ซึ่งมีฐานะเป็นผู้รับสาร เปรียบได้กับการที่คน ๆ หนึ่ง (A) พยายามส่งสารถึงเพื่อน (B) ซึ่งอยู่ในระยะที่ได้ยินไม่ถนัดชัดเจนและในการสื่อสารยังถูกรวบกวนจากสิ่งอื่น ๆ ดังนั้น A จึง พยายามส่งสารให้ B ได้รับรู้โดยการตะโกนหลาย ๆ ครั้ง ในแต่ละครั้งถ้อยคำของ A ได้ เปลี่ยนแปลงไปแต่ยังคงให้ได้ความหมายเดิม แม้การรับสารของ B แต่ละครั้งอาจจะเข้าใจ ความหมายผิดเพี้ยนไปบ้าง แต่เมื่อเขาได้นำสิ่งที่ A พยายามตะโกนบอกซ้ำ ๆ นั้นมารวมเข้าไว้ด้วย กัน ท้ายที่สุดก็จะเข้าใจว่าความหมายที่ A ต้องการจะบอกคืออะไร สมมติว่าสารนั้นประกอบค้วย องค์ประกอบ 8 ส่วนและแต่ละครั้งที่ A ตะโกนบอก B สารที่เขาต้องการจะสื่อได้มีบางส่วน ขาดหายไปด้วยเหตุรบกวนต่าง ๆ จึงทำให้สารที่ B ได้รับมีลักษณะเป็นประโยค . 1,2,4,7,8,2,3,4,6,8,1,4,5,7,8,1,2,5,7,3,4,5,6,8,..., (ซึ่งแบ่งออกเป็นประโยคย่อย ๆ ได้ว่า 1,2,4,7,8 2,3,4,6,8 1,4,5,6,8 1,2,5,7 และ 3,4,5,6,8 ) วิธีการที่ B จะสามารถเข้าใจสารได้ไม่ใช่แต่เพียง เข้าใจในถักษณะความสัมพันธ์เชิงประโยคเท่านั้น แต่ต้องนำองค์ประกอบทั้ง 8 ส่วนนั้นมา เรียงลำคับใหม่ในลักษณะที่เป็นชคความคิดหรือกระบวนทัศน์ซึ่งมีลักษณะคล้ายกับโน้ตดนตรีใน วงออเคสตร้าค้วย (Edmund Leach, 1970: 59 Lévi-Strauss, 1963: 213) คังนี้

| 1 | 2 |   | 4 |   |   | 7 | 8 |
|---|---|---|---|---|---|---|---|
|   | 2 | 3 | 4 |   | 6 |   | 8 |
| 1 |   |   | 4 | 5 |   | 7 | 8 |
| 1 | 2 |   |   | 5 |   | 7 |   |
|   |   | 3 | 4 | 5 | 6 |   | 8 |

วิธีการนี้จะทำให้ B สามารถเข้าใจได้ว่าองค์ประกอบแต่ละส่วนคืออะไรผ่านคำพูด ที่ช้ำ ๆ กันโดยพิจารณาจากแต่ละกระบวนทัศน์ในแนวคิ่ง และเมื่อสังเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่าง องค์ประกอบทั้ง 8 ส่วนนั้นได้ก็จะทำให้เข้าใจความหมายที่ A ต้องการจะสื่อ เลวี่-สเตราส์ได้แสดง ตัวอย่างการวิเคราะห์ตำนานปรัมปราค้วยวิธีการข้างค้นนี้โดยสาธิตการวิเคราะห์หน่วยความคิดย่อย ของตำนานปรัมปราเรื่องอีดิพุส เขาจำแนกหน่วยย่อยของตำนานปรัมปราได้เป็น 11 หน่วย เมื่ออ่านทั้ง 11 หน่วยนี้เรียงต่อกันจะเป็นความสัมพันธ์แบบประโยคหรือแบบวากยสัมพันธ์ดังนี้

1) "แคดมอสตามหาน้องสาวชื่อยูโรปาซึ่งถูกซีอุสลักพาไป"2) "แคดมอสฆ่า มังกร" 3) "พวกสปาร์ทอยฆ่ากันเอง" 4) "อีคิพุสฆ่าพ่อของตัวเอง (เลออส)" 5) "อีคิพุสฆ่าสฟิงซ์" 6) "อีคิพุสแต่งงานกับ โจคาสตาแม่ของตัวเอง" 7) "อีทีโอคลิสฆ่าน้องชายคือ โพลีนีซีส" 8) "แอนทิ โกนีฝังศพพี่ชายโพลีนีซีสทั้ง ๆ ที่ถูกห้าม" ส่วนหน่วยความคิดย่อยของตำนานปรัมปราที่เหลือ เลว่-สเตราส์ได้ตั้งข้อสังเกตในเรื่องชื่อของตัวละครว่า 9) แลบคาคอส (พ่อของเลยอส) = ขาพิการ 10) เลออส (พ่อของอีคิพุส) = ถนัคซ้าย (?) และ 11) อีคิพุส = เท้าบวม (?)

จากนั้น เขาได้นำหน่วยความคิดย่อยของตำนานปรับปราทั้ง 11 หน่วยนี้มาจำแนก เป็นกระบวนทัศน์ต่าง ๆ โดยจัดเป็น 4 แถวแนวตั้ง (column) ความน่าสนใจก็คือเลวิ่-สเตราส์ได้ อธิบายให้เห็นว่าการอ่านตำนานปรับปราซึ่งเป็นภาษาพิเศษก็ต้องอ่านด้วยวิธีพิเศษ กล่าวคือ หากจะ อ่านเพื่อเอาเนื้อเรื่องก็ต้องอ่านจากแถวในแนวนอน โดยอ่านจากแถวซ้ายไปขวาและจากแถวบนลง แถวล่าง แต่หากต้องการอ่านเพื่อพิจารณาโครงสร้างของตำนานปรับปราก็ต้องอ่านจากแถวใน แนวตั้งโดยอ่านจากซ้ายไปขวาและจากแถวบนลงล่างเพื่อให้เห็นความสัมพันธ์ของหน่วยต่าง ๆ ทั้งหมด ดังนี้

| I                     | II                   | III              | IV                    |
|-----------------------|----------------------|------------------|-----------------------|
| แคคมอสตามหา           |                      |                  |                       |
| น้องสาวชื่อยูโรปาซึ่ง |                      |                  |                       |
| ถูกซีอุสลักพาไป       |                      |                  |                       |
|                       |                      | แคคมอสฆ่ามังกร   |                       |
|                       | พวกสปาร์ทอยฆ่า       |                  |                       |
|                       | กันเอง               |                  |                       |
|                       |                      |                  | แลบคาคอส              |
|                       |                      |                  | (พ่อของเลออส)         |
|                       |                      |                  | = ขาพิการ (?)         |
|                       | อีคิพุสฆ่าพ่อของ     | !                | เลออส (พ่อของ         |
|                       | ตัวเอง (เลออส)       |                  | อีคิพุส)              |
|                       |                      |                  | = ถนัคซ้าย (?)        |
|                       |                      | อีคิพุสฆ่าสฟิงซ์ |                       |
|                       |                      |                  | อีคิพุส = เท้าบวม (?) |
| อีดิพุสแต่งงานกับ     |                      |                  |                       |
| โจคาสตาแม่ของ         |                      |                  |                       |
| ตัวเอง                |                      |                  |                       |
|                       | อีทีโอคลิสฆ่าน้องชาย | !                |                       |
| แอนทิโกนีฝังศพพี่ชาย  |                      |                  |                       |
| โพลีนีซีส ทั้ง ๆ ที่  |                      |                  |                       |
| ถูกห้าม               |                      |                  |                       |

ที่มา: Lévi-Strauss, 1963:214 แปลจากภาษาอังกฤษโดยผู้วิจัย

จากตารางดังกล่าว เลวี่-สเตราส์พยายามอธิบายให้เห็นว่า สองแถว (column) แรก เป็นเรื่องเกี่ยวกับความสัมพันธ์ทางสายเลือด (blood relations) ซึ่งแสดงให้เห็นว่ามนุษย์เกิดจาก พ่อแม่ โดยแถวที่ 1 แสดงความสัมพันธ์ทางบวกในเรื่องความรักกันของคนที่มีสายเลือดเดียวกัน (overrating of blood relations) และแถวที่ 2 แสดงความสัมพันธ์ทางลบหรือในทางที่ตรงกันข้าม กับแถวที่ 1 คือเป็นเรื่องการฆ่ากันของคนที่มีสายเลือดเดียวกัน (underrating of blood relations) ส่วนสองแถวหลังเป็นเรื่องเกี่ยวกับการที่มนุษย์ถือกำเนิดจากพื้นดินตามความเชื่อที่ปรากฏใน เรื่องเล่าต่าง ๆ จำนวนมาก (autochthonous origin) โดยแถวที่ 3 เป็นเรื่องของการฆ่าสัตว์ที่มีกำเนิด

จากพื้นดินซึ่งเท่ากับเป็นการปฏิเสธว่ามนุษย์เกิดมาจากพื้นดิน (denial of the autochthonous origin of man) และแถวที่ 4 เป็นการขอมรับว่ามนุษย์เกิดจากพื้นดิน โดยชื่อของตัวละครแสดงให้เห็นถึง ความยากลำบากในการเดินหรือการยืนเหมือนเด็กแรกเกิดที่ยังไม่แข็งแรงพอที่จะเดินหรือยืนได้ อย่างมั่นคงซึ่งเท่ากับเป็นการยืนยันว่ามนุษย์เกิดมาจากพื้นดิน (persistence of the autochthonous origin of man)

เมื่อพิจารณาความสัมพันธ์ของหน่วยความคิดย่อยต่าง ๆ ในตำนานเรื่องอีดิพุส จึง สรุปได้ว่า ตำนานปรัมปราเรื่องนี้สะท้อนความพยายามของชนดั้งเดิมที่จะไขปริศนาว่ามนุษย์ถือ กำเนิดจากไหน เกิดจากมนุษย์หรือเกิดจากพื้นดินตามที่นิทานเกี่ยวกับกำเนิดมนุษย์จำนวนมากเล่า ไว้ หรือ เกิดจากมนุษย์ด้วยกันเองคือเกิดจากพ่อแม่ซึ่งเป็นข้อเท็จจริงที่มนุษย์รับรู้ ตำนานปรัมปรา เรื่องอีดิพุสจึงเป็น "การยอมรับความจริงว่าด้วยเรื่องเพศสัมพันธ์จึงปรากฏออกมาในรูปของการ หักล้างความเชื่อคั้งเดิม กล่าวคือ มีการปฏิเสธกำเนิดมนุษย์จากดิน และการยอมรับว่ามนุษย์เกิดจาก ดิน" (วิลเลียม เอ. เลสสา, 2521: 4-5) จากคำอธิบายข้างต้น Edmund Leach (1970: 65) กล่าวว่า สามารถพิจารณาตามวิธีคิดแบบคู่ตรงข้ามของเลวี่-สเตราส์ได้ว่า แถวที่ 1 เป็นคู่ตรงข้ามกันกับแถวที่ 2 และแถวที่ 3 เป็นคู่ตรงข้ามกันกับแถวที่ 4 หากเขียนเป็นสมการก็จะได้ว่า I/II :: III/IV

ตัวอย่างการวิเคราะห์หน่วยความคิดข่อยในตำนานปรัมปราข้างต้นนี้ แม้เลว็สเตราส์จะเริ่มจากการแยกตำนานปรัมปราออกเป็นหน่วยความคิดข่อย ๆ แต่วิธีการนี้ไม่ได้เป็นการ แยกหน่วยความคิดข่อยของตำนานปรัมปราออกเป็นหน่วยออกมาพิจารณาโดยลำพัง หากแต่เป็นการ แยกออกเป็นส่วนข่อย ๆ เพื่อที่จะชี้ให้เห็นความสัมพันธ์ที่หน่วยความคิดข่อยของตำนานปรัมปรา เหล่านี้ร้อยรัดอยู่ในโครงสร้างเดียวกันภายใต้ระบบคิดแบบคู่ตรงข้าม ดังที่ Leach สามารถนำมา เขียนเป็นสมการข้างต้น อย่างไรก็ตาม ตัวอย่างจากเรื่องอีดิพุสเป็นการศึกษาตำนานปรัมปราเพียง เรื่องเดียวที่เลวี่-สเตราส์มุ่งหมายจะแสดงให้เห็นวิธีการวิเคราะห์และความสัมพันธ์ของสิ่งที่เรียกว่า "หน่วยความคิดข่อยของตำนานปรัมปรา" เท่านั้น เมื่อเราขยายขอบเขตของข้อมูลเป็นการศึกษา ตำนานปรัมปราทั้งสังคมวัฒนธรรม การพิจารณาความสัมพันธ์ของหน่วยข่อยในตำนานปรัมปราจะ ทำให้เราเห็นสิ่งที่เลวี่-สเตราส์เรียกว่า "การแปรรูป" ที่ปรากฏในตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ และ การเปรียบเทียบการแปรรูปดังกล่าวจะทำให้เราค้นพบสิ่งที่เรียกว่ากฎเชิงโครงสร้างของตำนาน ปรัมปรา (the structural law of the myth) หรือกฎของระบบคิดสากลของมนุษย์ (laws of the human mind) ได้ต่อไป

### 2.3.2 การเปรียบเทียบการแปรรูปของตำนานปรัมปรา

การศึกษาตำนานปรัมปราตามแนวคิดของเลวี่-เสตราส์เป็นการศึกษาโครงสร้าง ของความคิดโดยพิจารณาจากความสัมพันธ์ของตำนานปรัมปราสำนวนต่าง ๆ ในการศึกษาจะ วิเคราะห์ตำนานปรัมปราในแต่ละสังคมวัฒนธรรมที่มีเนื้อเรื่องสัมพันธ์กันซึ่งอาจเป็นการสัมพันธ์ กันเพราะมีเนื้อเรื่องที่เหมือนกันสอดรับกัน (symmetry) หรือเป็นเรื่องที่เนื้อหาตรงข้ามกัน (inversion) เลวี่-สเตราส์เรียกความแตกต่างของตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ ที่ยังคงอยู่ในโครงสร้าง ชุคเคียวกันว่า "การแปรรูป" หรือ transformation

ปริตตา เฉลิมเผ่า กออนันตกูล อธิบายว่า transformation หมายถึง กระบวนการที่ ความสัมพันธ์ระหว่างของประเภทหนึ่งได้รับการแปรรูปหรือเสนอใหม่เป็นความสัมพันธ์ระหว่างของประเภทหนึ่งได้รับการแปรรูปหรือเสนอใหม่เป็นความสัมพันธ์ระหว่างของประเภทอื่น ๆ (ปริตตา เฉลิมเผ่า กออนันตกูล, 2533: 66-67) การแปรรูปเกิดขึ้นได้จากการเข้า ไปแทนที่ในดำแหน่งเคียวกัน ในลักษณะที่เป็นชุดความคิดหรือกระบวนทัศน์ (paradigm) เคียวกัน สามารถแทนที่กันได้ และสามารถทำให้เรื่องราวในตำนานปรัมปราดำเนินต่อไปได้โดยสื่อ ความหมายเช่นเดิมภายใต้โครงสร้างเดิม

Marcel Hénaff (1998: 181) กล่าวว่า แนวคิดเรื่องการแปรรูปนี้เป็นคุณูปการ สำคัญที่เลวี่-สเตราส์ได้สร้างไว้ให้แก่วงการศึกษาตำนานปรัมปรา โดยประการแรก เลวี่-สเตราส์ ได้ชี้ให้เห็นว่าตำนานปรัมปราเป็นเรื่องเล่าที่มีลักษณะเฉพาะ การพิจารณาตำนานปรัมปราใน ลักษณะที่เป็นกระบวนทัศน์หรือชุดความคิดเท่านั้นที่จะทำให้เข้าใจความเชื่อมโยงกันของตำนาน ปรัมปราเรื่องต่าง ๆ และประการที่สอง เลวี่-สเตราส์ชี้ให้เห็นว่าลักษณะที่ผันแปรไปในตำนาน ปรัมปราสำนวนต่าง ๆ แม้จะแตกต่างไปจากสำนวนแรกเริ่มหรือสำนวนที่ถือว่าถูกต้อง แต่ไม่อาจ กล่าวว่าสำนวนนั้นผิด ทั้งนี้เพราะตำนานปรัมปราเรื่องหนึ่ง ๆ จะเป็นส่วนหนึ่งในกลุ่มของตำนาน ปรัมปราที่มีการแปรรูปไปเมื่ออยู่ในปริบทที่แตกต่างกัน

บทความเรื่อง "Four Winnebago Myths" เป็นตัวอย่างที่ชัดเจนตัวอย่างหนึ่งในการ อธิบายเรื่องการแปรรูป เลวี่-สเตราส์ (1960) ได้นำตำนานปรัมปรา 4 เรื่องที่ Paul Radin เคยรวบรวม ไว้ มาแสดงให้เห็นตรรกะเชิงโครงสร้างของตำนานปรัมปรา แนวคิดพื้นฐานของตำนานปรัมปรา ของ Winnebago ซึ่งเป็นอินเดียนแคงเผ่าหนึ่งมีว่า มนุษย์มีโควตาเป็นจำนวนปีของชีวิตและประสบการณ์ที่จะอยู่ในโลก หากผู้ใดเสียชีวิตก่อนกำหนด ญาติของเขาสามารถถามวิญญาณของผู้ตายว่า ปรารถนาจะมอบโควตาชีวิตในส่วนที่เหลือให้แก่ผู้ใด ตำนานบรัมปราทั้ง 4 เรื่อง มีดังนี้

เรื่องที่ 1 คือ "The Two Friends Who Became Reincarnated: The Origin of the Four Nights' Wake" เป็นเรื่องราวของเพื่อน 2 คน คนหนึ่งเป็นลูกชายของหัวหน้าเผ่าที่คัดสินใจ สละชีวิตเพื่อสวัสดิภาพของกลุ่ม หลังจากที่เขาทั้งสองเสียชีวิตไปแล้วก็ต้องประสบกับการทดสอบ ที่ทรหคอย่างต่อเนื่องในยมโลก แต่ท้ายที่สุดก็สามารถไปถึงที่อยู่ของผู้สร้างโลก (Earthmaker) ผู้อนุญาตให้พวกเขากลับมีชีวิตเช่นเดิมอีกครั้งท่ามกลางเพื่อนฝูงและญาติมิตรในอดีต

เรื่องที่ 2 "The Man Who Brought His Wife Back from Spiritland" เป็นเรื่องของ ตัวเอกผู้เป็นสามีที่พร้อมจะสละชีวิตในส่วนที่ยังไม่ได้ใช้ (unspent life) เช่นกัน แต่แตกต่างจากเรื่อง ที่ 1 คือ ไม่ได้สละชีวิตเพื่อผลประโยชน์ของกลุ่มแต่เพื่อภรรยาที่เขารักยิ่ง และตัวเอกก็สามารถนำ ภรรยาของเขากลับคืนมาจากอาณาจักรของวิญญาณได้ในที่สุด

เรื่องที่ 3 "The Journey of the Ghost to Spiritland, as Told in the Medicine Rite" เป็นเรื่องที่อธิบายว่า ชีวิตหลังความตายของสมาชิกในสังคมที่เกี่ยวข้องกับหมอผีคนทรงจะต้อง ผ่านการทดสอบมากมายในอาณาจักรของวิญญาณ พวกเขาสามารถเอาชนะวิญญาณเหล่านั้นจึงได้ รับสิทธิในการกลับมามีชีวิตอีกครั้ง ตำนานปรัมปราเรื่องนี้ได้แสดงให้เห็นการสละชีวิตในเชิง สัญลักษณ์ของสมาชิกในกลุ่มดังกล่าวเพื่อให้ตนเองกลับมามีชีวิต

ส่วนเรื่องที่ 4 "How an Orphan Restored the Chief's Daughter to Life" เป็นเรื่อง ของลูกสาวหัวหน้าเผ่าหลงรักชายกำพร้า เธอตายเพราะผิดหวังในความรักแต่ชายกำพร้าก็สามารถ นำชีวิตเธอกลับคืนมาได้หลังจากที่เขายอมทดสอบในสถานที่ต่าง ๆ มากมาย ในเรื่องนี้สถานที่ที่เขา ต้องผ่านการทดสอบอยู่ในโลกนี้ซึ่งต่างจากเรื่องอื่น ๆ ที่ทดสอบในอาณาจักรของวิญญาณ อีกทั้ง เรื่องนี้ยังไม่กล่าวถึงการสละชีวิตให้ผู้ใด

จากทั้ง 4 เรื่องนี้ เรื่องที่ 4 มีเนื้อเรื่องที่คูเหมือนว่า ไม่เข้ากลุ่มกับ 3 เรื่องแรก แต่หาก พิจารณาการแปรรูปไปของเนื้อเรื่องในตำนานปรัมปราแล้วจะพบว่าตำนานปรัมปราเรื่องที่ 4 สามารถจัดอยู่ในกลุ่มเดียวกันกับ 3 เรื่องแรกที่มีเรื่องราวที่สอดรับกันหรือ symmetry ได้ เพียงแต่ เรื่องที่ 4 มีการแปรรูปไปในลักษณะที่เรียกว่าการแปรรูปกลับ หรือ inversion

เลวี่-สเตราส์อธิบายว่า ตำนานปรัมปราทั้งสี่เรื่องสามารถจัดอยู่ในกลุ่มเดียวกันได้ ด้วยเพราะกล่าวถึงเรื่องชะตากรรมของตัวเอกที่มีลักษณะผิดธรรมคาสามัญเหมือนกัน หากแต่ สามเรื่องแรกนำเสนอในทัศนะเชิงบวก ส่วนเรื่องที่ 4 เสนอในทิศทางตรงกันข้ามคือแสดงทัศนะ เชิงลบ กล่าวคือ เมื่อพิจารณาเปรียบเทียบตำนานปรัมปราทั้งสี่เรื่องในประเด็นต่าง ๆ พบว่า ในเรื่อง การเสียสละชีวิตส่วนที่เหลือ ตำนานปรัมปราเรื่องที่ 1 เป็นการสละเพื่อประโยชน์ของกลุ่ม (group) เรื่องที่ 2 เพื่อภรรยาซึ่งหมายถึงการสละเพื่อคนอื่น (other) และเรื่องที่ 3 เป็นการสละเพื่อตนเอง (self) ซึ่งล้วนเป็นทัศนะเชิงบวกในเรื่องการสละชีวิต แต่ในเรื่องที่ 4 ตรงข้ามกับสามเรื่องแรกคือ ไม่กล่าวถึงการสละชีวิตให้แก่ผู้ใด เมื่อพิจารณาเรื่อง ความนึกคิดเกี่ยวกับความตาย เรื่องที่ 1, 2 และ 3 เข้าใจในฐานะที่เป็นผู้ล่อลวง (seducers) ผู้รุกรานที่เป็นมนุษย์ (human aggressors) และผู้มี ความสัมพันธ์ฉันเพื่อน (companions) ซึ่งล้วนแล้วแต่เป็นมนุษย์ ส่วนเรื่องที่ 4 กล่าวถึงการเข้าใจ ความตายในฐานะที่เป็นผู้รุกรานที่ไม่ใช่มนุษย์ (nonhuman aggressors) และหากพิจารณาเรื่อง พฤติกรรมของตัวละคร พบว่า เรื่องที่ 1 ตัวเอกแสดงพฤติกรรมในลักษณะที่เป็นไปเพื่อกลุ่มของตน (for the group) เรื่องที่ 2 และ 3 มีลักษณะที่ไม่เป็นไปเพื่อกลุ่ม (without the group) และเพื่อภายใน กลุ่ม (within the group) ส่วนเรื่องที่ 4 แสดงทัศนะเชิงลบ คือเป็นการต่อด้านกลุ่ม (against the group)

จากการวิเคราะห์ข้างต้น เลวี่-สเตราส์ชี้ให้เห็นว่าตำนานปรัมปราทั้งสี่เรื่องเป็น variation ของแนวคิด (theme) เคียวกันอันเกี่ยวกับเรื่องชีวิตและความตาย variation ในเรื่องต่าง ๆ แสดงให้เห็นสิ่งที่เรียกว่าการแปรรูปในตำนานปรัมปรา หากพิจารณาตำนานปรัมปราสามเรื่องแรก ที่มีการแปรรูปแบบสอดรับกันหรือ symmetry ก็จะพบว่า variation ต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นในเรื่องของ การสละชีวิต ความคิดเกี่ยวกับความตาย และพฤติกรรมของตัวละครต่างก็ยังคงอยู่ในกระบวนทัศน์ เคียวกันคือมีการกล่าวถึงการสละชีวิต กล่าวถึงความเป็นมนุษย์ และมีทัศนะเชิงบวกต่อกลุ่ม เหมือนกัน แต่นำเสนอในลักษณะที่แตกต่างกัน ต่างจากเรื่องที่ 4 ที่อยู่ในอีกกระบวนทัศน์หนึ่งซึ่ง ตรงกันข้ามคือไม่กล่าวถึงการสละชีวิตและกลับกล่าวถึงความเป็นอมนุษย์ อีกทั้งยังมีทัศนะเชิงลบ ต่อกลุ่ม อย่างไรก็ตาม เลวี่-สเตราส์อธิบายว่าเรื่องที่ 4 ก็ยังคงมีความสัมพันธ์เชิงโครงสร้างอยู่ใน กลุ่มเดียวกับสามเรื่องแรก เพียงแต่ความตรงข้ามกันนั้นเป็น inversion หรือการแปรรูปกลับใน ตรรกะของตำนานปรัมปรานั่นเอง ด้วยเหตุดังกล่าว ตำนานปรัมปราที่อยู่ในโครงสร้างชุดเดียวกัน จึงอาจนำเสนอได้ทั้งในลักษณะที่สอดรับกันหรือในลักษณะที่แปรกลับในทิศทางตรงกันข้าม

ในการพิจารณาการแปรรูปนี้ เลวี่-สเตราส์ได้พิจารณาองค์ประกอบต่าง ๆ ของเรื่อง เช่นพิจารณาความเปลี่ยนแปลงไปของฉากในตอนค้นเรื่องกับท้ายเรื่องในตำนานปรัมปราเรื่อง เคียวกันหรือเปรียบเทียบฉากของตำนานปรัมปราเรื่องเคียวกันแต่ต่างสำนวน พิจารณาการเปลี่ยน แปลงไปของตัวละครต่าง ๆ เช่นจากมนุษย์เปลี่ยนเป็นอมนุษย์หรือสัตว์ จากวัยหนึ่งเปลี่ยนเป็นอีก วัยหนึ่ง จากเพศหนึ่งเป็นอีกเพศหนึ่ง ฯลฯ รวมทั้งบทบาทของตัวละครที่เปลี่ยนแปลงไป นอกจาก นี้ยังพิจารณาลำคับเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในเรื่องว่ามีการลำคับสับเปลี่ยนไปอย่างไรในสำนวนต่าง ๆ ด้วยการพิจารณาเรื่องการแปรรูปจึงเป็นทั้งการพิจารณาความแปรเปลี่ยนและการดำเนินไปของ เนื้อเรื่องจากตอนด้นเรื่องสู่ตอนจบในตำนานปรัมปราเรื่องเดียวกันและการพิจารณาลักษณะที่ แปรเปลี่ยนไปในตำนานปรัมปราสำนวนต่าง ๆ ทั้งที่เป็นตำนานปรัมปราเรื่องเคียวกันและต่างเรื่อง กัน

ปริตตา เฉลิมเผ่า กออนันตกูล (2531: 20) กล่าวว่า เลวี่-สเตราส์พยายามเสนอว่า ความสัมพันธ์ระหว่างของประเภทหนึ่งอาจจะได้รับการแปรรูปหรือถ่ายทอดไปเป็นความสัมพันธ์

<sup>&</sup>quot;กวามกิดเรื่อง symmetry นี้ เลวี่-สเตราส์ได้อธิบายไว้ให้เข้าใจชัดเจนในงานของเขาชื่อ The Jealous Potter โดยได้เปรียบเทียบการแปรรูปทางวัฒนธรรมของดินเหนียวที่จะนำไปสู่การตบแต่งให้เป็นเครื่องปั้นดินเผา กับการแปรรูปทางธรรมชาติของอาหารที่สุดท้ายจะถูกขับถ่ายกลายเป็นมูลว่ามีความ symmetry หรือสมมาตรกับ ทางความคิด กล่าวคือ ดินเหนียว (clay) ซึ่งเป็นวัตถุดิบก็เช่นเดียวกับอาหาร (food) ที่จะนำมาปรุง ขั้นตอนการปั้น ดินเหนียว (extraction) ก็เช่นเดียวกับการปรุงอาหาร (cooking) การขึ้นรูป (modeling) เทียบได้กับการย่อยอาหาร (digestion) การนำเข้าเตาเผา (firing) เทียบได้กับการขับสิ่งปฏิกูล (ejection) และสุดท้ายภาชนะ (vessel) ที่ผลิตได้ มาก็เช่นเดียวกับของเสียของร่างกาย (excrement) ที่ถูกขับออกมาเช่นกัน

ระหว่างของประเภทอื่นในนิทานเรื่องเดียวกันหรือคนละเรื่องได้ เช่น ความสัมพันธ์ระหว่างชีวิต กับความตายอาจถูกถ่ายทอดเป็นความสัมพันธ์ระหว่างการเพาะปลูก การล่าสัตว์ การสงคราม และ ต่อไปอาจถูกถ่ายทอดไปเป็นความสัมพันธ์ระหว่างสัตว์ชนิดต่าง ๆ เช่นสัตว์กินพืช สัตว์กินของเน่า เปื่อย และสัตว์ที่ล่าสัตว์อื่นเป็นอาหาร เป็นค้น...ใน Mythologiques ประเภทของสรรพสิ่งต่าง ๆ ในธรรมชาติซึ่งนำมาเป็นเครื่องแสดงความสัมพันธ์ระหว่างกันนั้นมีมากมายหลายอย่าง อาทิ สัตว์ต่าง ๆ (คน, นก, สัตว์เลื้อยคลาน, แมลง) อาหาร (ของคิบ, ของสุก, ของเน่าเปื้อย), กลิ่น (หอม, เหม็น), รส (หวาน, เปรี้ยว) ฯลฯ ซึ่งเลวี่-สเตราส์พยายามแยกแยะความสัมพันธ์ในแง่มุมต่าง ๆ เพื่อ โต้เถียงว่าท้ายที่สุดแล้ว สิ่งเหล่านี้คือเครื่องมือในการช่วยคิด หรือ science of the concrete และ ความหมายของนิทานคือความคิดของมนุษย์หรือโครงสร้างความคิดของมนุษย์นั่นเอง

G.S.Kirk ได้เปรียบเทียบการแปรรูปไปในตำนานปรัมปราของชาวอเมริกัน อินเดียนที่เลวี่-สเตราส์ศึกษาไว้ใน The Raw and The Cooked โดยนำเสนอให้เห็นการแปรรูปไป ของตำนานปรัมปราเรื่องที่ 1 (M1) "The macaw and their nest", เรื่องที่ 2 (M2) "The origin of water, adornments, and funeral rites", เรื่องที่ 5 (M5) "The origin of diseass", และเรื่องที่ 7 (M7) "The origin of fire" โดยนำมาแยกเป็น mythemes ซึ่งจะทำให้เห็นการแปรรูปไปในตำนาน ปรัมปราจากการเปรียบเทียบ mythemes ของทั้ง 4 สำนวนตามแนวคิดเรื่องการแปรรูปของเลวี่-สเตราส์ ดังนี้

| M1                 | M2                  | M5                     | <b>M</b> 7 |
|--------------------|---------------------|------------------------|------------|
| เด็กหนุ่มข่มขืนแม่ | เค็กหนุ่มเห็นแม่ถูก | เด็กหนุ่มยึคติคอยู่กับ |            |
| ของตน              | ข่มขืน              | กระท่อมของแม่          |            |
|                    |                     |                        | a eq       |

ชายผู้หนึ่งทะเลาะกับ น้องเขย

พ่อพยายามจะฆ่าเขา พ่อฆ่าเมียและ ยายพยายามฆ่าเขา ชายผู้ข่มขืน ค้วยก๊าซ; เค็กหนุ่ม ฆ่ายาย

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Mythologiques เป็นชื่อหนังสือชุดของเลวี่-สเตราส์จำนวน 4 เล่มที่ศึกษาคำนานปรัมปราของ ชาวอเมริกันอินเคียน แปลเป็นภาษาอังกฤษในชื่อว่า Introduction to a Science of Mythology

พ่อส่งเขาไปที่ทะเลสาบ ของวิญญาณ, จากนั้นทำให้ เขาติคอยู่ที่หน้าผา แต่ยาย ช่วยปกป้องเขา เขาทำให้น้องเขย ติดอยู่ที่หน้าผา

(ยายพยายามฆ่าเขา)

พ่อฝังศพแม่ไว้ใน กระท่อม เด็กหนุ่ม กลายเป็นนกบินตาม ฝังศพยายไว้ในกระท่อม น้องสาวของยายตามหาเธอ

หาแม่

เขามาถึงยอดผา

เขามาถึงยอคผา

ข่าสัตว์เลื้อยกลาน สัตว์เหล่านั้นบางส่วน

ถ่ายอุจจาระตกลง บนไหล่ของพ่อ (ก๊าซ)

เขาต้องกินอุจจาระ

ของตนเอง

เน่า (เขาไม่สามารถเก็บ เป็นอาหาร)

สัตว์เน่าเหล่านั้น ทำให้แร้งมาจิกกิน ก้นของเขา

แร้งช่วยชีวิตเขา,
เขาไม่สามารถเก็บอาหาร
ไว้ในร่างกาย (เนื่องจาก
ไม่มีถำไส้-ผู้วิจัย), สร้าง
กันใหม่

(ถ่ายอุจจาระ)

15 1 เสือจากัวร์ช่วยชีวิต

เขา

อุจจาระกลายเป็น ต้นไม้ (เขากลาย เป็นนก) หญิงผู้หนึ่งวางเด็ก ไว้ที่ต้นไม้ เด็ก กลายเป็นตัวกินมด

เขาฆ่าภรรยา

| เขากลับมาหายาย,   | ต้น ใม้ทำให้เกิด | หล่อนไปที่แม่น้ำ, |
|-------------------|------------------|-------------------|
| ทำให้(?) เกิดพายุ | ทะเลสาบและ       | และกินปลาเป็น     |
| และฝน; ไฟคับหมค   | แม่น้ำ           | จำนวนมาก          |
| ยกเว้นไฟของยาย    |                  |                   |

เด็กหน่าเฆ่าพ่อ

หล่อนปล่อยกลิ่นเน่า, ต้นกำเนิดของโรคต่าง ๆ

พี่ชายฆ่าเรอ

| แม่เลี้ยง, แม่   |             |                           | ของจากัวร์ซึ่ง<br>เธอเป็นมนุษย์ |  |
|------------------|-------------|---------------------------|---------------------------------|--|
| ยายแบ่งปันไฟใหม่ | พ่อประดิษฐ์ | (หล่อนทำให้เกิดโรคต่าง ๆ) | เขาแสคงให้                      |  |

เครื่องประดับสำหรับ มนุษย์เข้าใจวิธี ผู้ชาย การปรุงเนื้อสัตว์, การใช้ไฟ

[อนุภาคต่าง ๆ ในวงเล็บปรากฏซ้ำจากส่วนอื่น ๆ ในตำนานปรัมปรา] ที่มา: G.S.Kirk, 1970: 69 แปลจากภาษาอังกฤษโดยผู้วิจัย

วิธีการข้างค้นเป็นการพิจารณาการแปรรูปในตำนานปรัมปราจากการเปรียบเทียบ mythemes หากอ่านในแนวตั้งจะทำให้ได้เรื่องราวของทั้ง 4 เรื่อง และหากอ่านในแนวนอน จะทำ ให้เห็นการแปรรูปไปในกระบวนทัศน์หรือชุดความคิดต่าง ๆ ซึ่งมีความแตกต่างกันในหลาย ลักษณะ<sup>21</sup> แต่ทั้งนี้ยังคงอยู่ในกระบวนทัศน์เดียวกัน ผู้ศึกษาตำนานปรัมปราแนวโครงสร้างนิยมจึง ต้องพิจารณาการแปรรูปในเชิงกระบวนทัศน์เพื่อนำไปสู่การเข้าใจลักษณะที่ผันแปรไปในตำนาน ปรัมปรา โดยมุ่งวิเคราะห์หาแกนกลางที่ร้อยรัดตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ ที่ดูเหมือนจะไม่ เชื่อมโยงกันให้มีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกัน การแปรรูปของตำนานปรัมปราในกระบวนทัศน์ต่าง ๆ จึงเป็นการเติมเต็มความหมายให้แก่กันและกันเพื่อให้ตำนานปรัมปราแต่ละเรื่องที่ไม่มีความหมาย สมบูรณ์ในตัวเองตามความคิดแบบโครงสร้างนิยมมีความหมายสมบูรณ์ขึ้นเมื่อนำตำนานปรัมปรามกมายหลายเรื่องมาพิจารณาหาความสัมพันธ์ที่มีร่วมกัน

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> อย่างไรก็ตาม การศึกษาของ G.S.Kirk นี้เป็นเพียงรูปแบบหนึ่งที่ผู้วิจัยนำมาอธิบายการแปรรูปตาม แนวกิดของเลวี่-สเตราส์เท่านั้น ผู้สนใจสามารถศึกษาวิธีการเปรียบเทียบการแปรรูปในตำนานปรัมปราในลักษณะ ต่าง ๆ ได้อีกมากมายในงานของเลวี่-สเตราส์โดยเฉพาะ Mythologiques ทั้ง 4 เล่ม

## 2.3.3 การวิเคราะห์กู่ตรงข้ามและตัวเชื่อม

การวิเคราะห์คู่ตรงข้ามหรือ binary opposition และตัวเชื่อมหรือ mediator เป็น การวิเคราะห์ตรรกะของตำนานปรัมปราจากการเปรียบเทียบความเหมือนและความแตกต่างของ หน่วยความคิดย่อยของตำนานปรัมปราและการพิจารณาการแปรรูปไปในตำนานปรัมปราเรื่อง ต่าง ๆ วิธีการคังกล่าวสามารถสะท้อนให้เห็นตรรกะของตำนานปรัมปราที่เลวี่-สเตราส์เห็นว่ามี ลักษณะเป็นคู่ตรงข้ามซึ่งมีตัวเชื่อมทำหน้าที่เชื่อมประสานสองสิ่งที่ไม่น่าจะอยู่ร่วมกันได้ให้อยู่ร่วม กันได้ ตรรกะที่สะท้อนผ่านตำนานปรัมปราดังกล่าวนี้คือสิ่งที่เลวี่-สเตราส์คิดว่าเป็นตรรกะเดียวกัน กับลักษณะสากลของความคิดของมนุษย์

เลวี่-สเตราส์ต้องการที่จะพิสูจน์ให้เห็นว่ามนุษย์ทุก ๆ คนและวัฒนธรรมทุก ๆ วัฒนธรรมมีระบบการจำแนกแยกแยะ (system of classification) ที่เหมือนกันนั่นคือหลักการ แยกแยะสิ่งที่ตรงกันข้าม (binary opposition) ซึ่งเป็นหลักการพื้นฐานที่มนุษย์ใช้ในการจัดระเบียบ ให้กับชีวิตในการให้ความหมายกับโลกและจักรวาล และในการสื่อสารระหว่างเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน (ยศ สันตสมบัติ, 2543: 190) โดยมีตัวเชื่อมเป็นตัวกลางที่ทำหน้าที่เชื่อมโยงผ่านคู่ความสัมพันธ์ สองสิ่ง มักเป็นสิ่งที่มีความหมายกำกวม มีความขัดแย้งในตัวเอง และทำหน้าที่เป็นจุดจบของสิ่งที่ ตรงข้ามกัน (ปริตตา เฉลิมเผ่า กออนันตกูล, 2533: 67) ในการศึกษาตำนานปรัมปราของแต่ละ สังคมวัฒนธรรม การวิเคราะห์คู่ตรงข้ามและตัวเชื่อมจะทำให้ผู้ศึกษาสามารถล่วงรู้ปมปัญหาขัดแย้ง ทางความคิดความเชื่อที่ชนดั้งเดิมในแต่ละวัฒนธรรมได้ถ่ายทอดผ่านตำนานปรัมปราในกลุ่ม ของตนอันจะทำให้เข้าใจตำนานปรัมปราในระดับโครงสร้างได้นั่นเอง

เลวิ่-สเตราส์พบว่านิทานปรับปราในอเมริกาเหนือมักให้ตัวโกงเป็นหมาป่า (coyote) หรือนกประเภทกา (raven) ซึ่งถ้าดูเผิน ๆ แล้วเป็นสัตว์คนละประเภทกัน แต่ตรรกะของ นิทานปรับปราคือการอยู่ร่วมกันของสิ่งตรงข้าม ขณะเคียวกันสัตว์สองประเภทนี้ก็มีลักษณะร่วมกัน คือเป็นสัตว์ที่กินของเน่า ซากศพ (carrion-eating animal) เพียงแต่ไม่ได้ฆ่าเหยื่อกิน แต่กินสัตว์ที่ ตายแล้ว นอกจากนี้วิธีคิดแบบตำนานปรับปราคือ ความคิดในเรื่องตัวเชื่อมของสิ่งที่อยู่ตรงกลาง (mediator) กรณีของสุนัขป่าหรือนกกาก็เช่นกัน เป็นสัตว์ที่อยู่ตรงกลางระหว่างสัตว์กินพืช (herbivorous) กับสัตว์กินเนื้อ (carnivorous) คือกินซากศพ / กินเนื้อ แต่ไม่ได้ฆ่าสิ่งที่กิน ซึ่งก็คล้าย สัตว์ประเภทกินผัก ไม่แตกต่างไปจากหมอกที่อยู่ระหว่างท้องฟ้ากับพื้นดินหรือเสื้อผ้าที่อยู่ระหว่าง ธรรมชาติกับวัฒนธรรม เป็นต้น นอกจากตัวโกงแล้ว เลวี่-สเตราส์เห็นว่าพระเจ้าก็คืออีกตัวอย่าง หนึ่งของตัวเชื่อมในนิทานปรับปรา และในฐานะที่เป็นตัวเชื่อม พระเจ้าจึงมีทั้งบทบาทดีและร้ายไป พร้อม ๆ กัน ทั้งนี้เนื่องจากอยู่ตรงกลางระหว่างคู่ตรงข้ามคือ ดี/ชั่ว, ช่วยมนุษย์/ทำลายมนุษย์ เป็นต้น (ไชยรัตน์ เจริญสินโอพาร, 2545: 78-79)

ใน The Raw and the Cooked เลวี่-สเตราส์ได้วิเคราะห์ให้เห็นว่าตำนานปรัมปราทั้ง 187 สำนวน จากอเมริกันอินเดียน 68 เผ่า ที่เขารวบรวมได้สะท้อนให้เห็นคู่ตรงข้ามระหว่าง ธรรมชาติ (nature) และวัฒนธรรม (culture) อาหารที่ดิบเปรียบได้กับความเป็นธรรมชาติ ส่วนอาหารที่สุกเปรียบได้กับวัฒนธรรม ทั้งนี้การรู้จักวิธีทำอาหารให้สุกโดยการใช้ไฟเป็นตัวเชื่อม ของคู่ตรงข้ามระหว่างธรรมชาติ / the raw กับ วัฒนธรรม / the cooked Sanche de Gramont (2527: 70) กล่าวว่า ข้อสรุปจากผลงานเล่มนี้ของเลวี่-สเตราส์ก็คือ "นิทานบอกกับเราว่ามีเนื้อสัตว์อยู่เพื่อให้ เรานำมาทำให้สุกเป็นอาหารได้ ไฟที่อยู่ในอำนาจมนุษย์สำหรับใช้ทำอาหารเป็นสัญลักษณ์ของ ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับดวงอาทิตย์ ถ้าหากดวงอาทิตย์อยู่ไกลจากโลกเกินไปโลกก็จะ เน่าเปื่อย ถ้าหากอยู่ใกล้โลกเกินไปโลกก็จะไหม้ การทำอาหารเป็นสื่อกลางระหว่างธรรมชาติกับ วัฒนธรรมเช่นเดียวกับที่ดวงอาทิตย์เป็นสื่อกลางระหว่างสวรรค์กับพื้นดิน"

นอกจากนี้ Albert Cook (1980: 16) กล่าวว่าในผลงานเล่มนี้ เลวี่-สเตราส์ยังได้ แสดงให้เห็นว่าคู่ตรงข้ามระหว่างพื้นดินและท้องฟ้าถูกเชื่อมโดยน้ำจากพื้นดินและโดยไฟจาก ท้องฟ้าซึ่งถูกน้ำลงมายังโลกในลักษณะไฟที่ใช้ในการปรุงอาหาร ในตำนานปรัมปราของ ชาวอเมริกันอินเดียน น้ำเป็นการแปรกลับของไฟ ...น้ำตรงข้ามกับไฟเพราะน้ำก่อให้เกิดอาหารที่ เป็นผักคิบผักสด ส่วนไฟใช้ในการปรุงอาหารที่เป็นเนื้อสัตว์ให้สุกทั้งโดยการค้มในน้ำและโดย การย่างไฟโดยตรง การด้มในน้ำเกี่ยวข้องกับความเน่าเปื่อยเพราะเป็นสิ่งที่อยู่ตรงกลางระหว่าง ความดิบโดยธรรมชาติและการทำให้สุกโดยวัฒนธรรมการปรุงอาหาร คังนั้นน้ำและไฟจึงต่างมี ลักษณะของคู่ตรงข้ามทั้งสองด้านคือทั้งในด้านสร้างสรรค์ (creative side) และด้านทำลาย (destructive side) ด้วยว่าน้ำในตำนานปรับปราของ Bororo คือยาณาจักรของความตาย เพราะน้ำ ทำให้คนจมน้ำตายหรือถูกน้ำท่วมขณะเคียวกันก็เป็นที่ที่ปลาและพืชทั้งหลายก่อกำเนิดขึ้น ส่วนไฟ ที่ใช้ในการปรุงอาหารก็เป็นการจำลองไฟที่อยู่บนฟ้ามาสู่โลกซึ่งเป็นการแสดงนับถึงอันตรายของ ไฟล้างโลก (universal conflagration) แต่ในขณะเคียวกัน ในตำนานปรับปราของอเมริกันอินเดียน และตำนานปรับปราอื่น ๆ ซึ่งอาจนอกเหนือไปจากที่เลวี่-สเตราส์ศึกษาก็มีเรื่องของผู้ที่ขโมยไฟมาสู่ มนุษย์เช่นกัน คังเช่นเรื่องของ Prometheus ที่สะท้อนอยู่ในวัฒนธรรมต่าง ๆ คัวละครประเภทนี้จะ สละชีวิตเพื่อให้มนุษย์มีไฟใช้ในการปรุงอาหาร (ซึ่งเป็นด้านที่ตรงกันข้ามกับไฟทำลายล้างโลก-ผู้วิจัย)

การกับพบคู่ตรงข้ามระหว่างธรรมชาติและวัฒนธรรมนี้ถือเป็นคุณูปการสำคัญที่เลวี่-สเตราส์คันพบจากการศึกษาตำนานปรัมปราของอเมริกันอินเดียน จากการศึกษาตำนานปรัมปรา จำนวนมาก เขาได้คันพบสูตร โครงสร้างของตำนานปรัมปราและเสนอไว้ดังนี้

## Fx(a) : Fy(b) :: Fx(b) : Fa - 1(y)

เขาอธิบายว่า สูตรดังกล่าว a และ b คือองค์ประกอบ (term) สองหน่วยที่ถูกกำหนดขึ้นให้มี หน้าที่ (function) x และ y ตามลำคับ สมการนี้เชื่อว่าจะมีความสัมพันธ์ที่เท่าเทียมกันเกิดขึ้น ระหว่างสถานการณ์ 2 สถานการณ์ชึ่งเป็นผลมาจากการแปรรูปกลับที่ตรงข้ามกันระหว่าง องค์ประกอบและความสัมพันธ์ขององค์ประกอบ 2 หน่วยนี้ภายใต้เงื่อนไข 2 ประการ คือ (1) องค์ประกอบหน่วยหนึ่งจะถูกแทนที่ด้วยองค์ประกอบอีกหน่วยหนึ่งที่ตรงกันข้าม (ในกรณีนี้คือ a และ a –1), (2) การกลับหัวกลับหางนี้เกิดขึ้นระหว่างค่าของหน้าที่ (function value) และค่าของ องค์ประกอบ (term value) 2 หน่วย (คือ y และ a) 22

เลวี่-สเตราส์อธิบายสูตรโครงสร้างของดำนานปรัมปรานี้ไว้แต่เพียงสั้น ๆ เท่านั้น เพื่อพอ ให้เข้าใจว่าเหตุการณ์ในตำนานปรัมปราตอนท้ายเรื่องจะกลับกันกับเหตุการณ์ในตอนด้นเรื่องซึ่ง เขาเรียกลักษณะเช่นนี้ว่า inversion หรือการแปรกลับดังที่ผู้วิจัยได้กล่าวถึงมาบ้างแล้วในข้างค้น โดยการแปรกลับนี้เกิดขึ้นผ่านกระบวนการของการเชื่อมคู่ตรงข้าม (mediating process) ที่สะท้อน ผ่านโครงสร้างของตำนานปรัมปรา ทั้งในระดับของการวิเคราะห์ตำนานปรัมปราแต่ละเรื่อง ต่างเรื่อง ตลอดจนถึงในระดับของการวิเคราะห์โครงสร้างโดยรวมของตำนานปรัมปราทั้งสังคม วัฒนธรรม

Pierre Maranda และ Elli Köngäs Maranda (1971: 24-30) ได้ขยายความสูตรคังกล่าวไว้ สรุปความได้ว่า ในสูตรนี้ (b) คือตัวเชื่อม (mediator), (a) คือองค์ประกอบของเหตุการณ์แรกซึ่งถูก กำหนดโดยฟังก์ชัน Fx, (b) คือองค์ประกอบของเหตุการณ์ที่สองซึ่งถูกกำหนดโดยฟังก์ชัน ตรงกันข้ามกับ Fx คือฟังก์ชัน Fy ต่อมาเมื่อเหตุการณ์ดำเนินต่อไป (b) จะกลับกลายเป็น องค์ประกอบที่ถูกกำหนดโดยฟังก์ชัน Fx อันเป็นการทำให้ (b) นี้ถูกกำหนดทั้งด้วย Fx และ Fy ด้วยเหตุดังกล่าว (b) ซึ่งเป็นตัวเชื่อมจึงสามารถทำหน้าที่เชื่อมคู่ตรงข้ามระหว่าง Fx กับ Fy เข้าไว้ ด้วยกันได้ นอกจากนี้ สูตรนี้ยังได้แสดงให้เห็นถึงการเปลี่ยนลำดับหรือการแทนที่ (permutation) ของหน่วยต่าง ๆ ในโครงสร้างของตำนานปรัมปราด้วย กล่าวคือ องค์ประกอบของเหตุการณ์แรก (a) จะแปรกลับ (inverted) เป็น a-1 และ y ซึ่งเป็นค่าของฟังก์ชันหรือที่ปรากฏในตอนดันเรื่องเป็น

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Lévi-Strauss (1963: 228) อธิบาย Fx(a) : Fy (b) :: Fx(b) : Fa - 1 (y) ว่า

<sup>&</sup>quot;Here, with two terms, a and b, being given as well as two functions, x and y, of these terms, it is assumed that a relation of equivalence exists between two situations defined respectively by an inversion of terms and relations, under two conditions: (1) that one term be replaced by its opposite (in the above formula, a and a-1); (2) that an inversion be made between the function value and the term value of two elements (above, y and a)"

Fy จะกลายเป็นองค์ประกอบของเหตุการณ์สุดท้ายคือ (y) ซึ่งเป็นผลลัพธ์สุดท้ายของกระบวนการ เชื่อมคู่ตรงข้ามเข้าไว้ค้วยกัน เหตุการณ์ในตอนท้ายจึงเป็นผลของการแปรกลับจากเหตุการณ์ใน ตอนต้นเรื่อง จึงกล่าวได้ว่าจากสูตรโครงสร้างคังกล่าว Fx(a) และ Fy (b) เป็นการปูพื้นเรื่องไปสู่ปม ปัญหาขัดแย้ง Fx(b) เป็นจุดหักเหของโครงเรื่อง ในขณะที่ Fa – 1 (y) เป็นการกล่าวถึงเหตุการณ์ใน ตอนท้ายเรื่อง หรือกล่าวได้อีกอย่างหนึ่งว่า สูตรโครงสร้างของเลวี่-สเตราส์แสดงให้เห็นว่า Fx(a), Fy (b) และ Fx(b) แสดงถึงกระบวนการเปลี่ยนแปลงอย่างมีพลวัตซึ่งจะนำไปสู่ผลลัพธ์สุดท้ายคือ Fa – 1 (y) ซึ่งเป็นขั้นตอนสุดท้ายในกระบวนการเชื่อมคู่ตรงข้าม

ศิราพร ณ ถลาง (2548: 274-275) ได้อธิบายสูตรโครงสร้างนี้ว่า เป็นสูตรโครงสร้างที่ สะท้อนความคิดเรื่อง inversion ในการผูกเรื่องตำนานปรัมปรา โดยเลวี่-สเตราส์เขียนสูตรนี้ไว้เพื่อ ให้ผู้อ่านเข้าใจในประเด็นที่ว่า ตอนต้นเรื่อง ตัวละคร a กระทำพฤติกรรม Fx และ ตัวละคร b กระทำพฤติกรรม Fy แต่ถ้าพิจารณาในตอนจบเรื่องจะเห็นว่าเหตุการณ์จะกลับกัน คือ ตัวละคร b เปลี่ยนมากระทำพฤติกรรม Fx และเรื่องจบแบบได้ผลตรงข้ามกับตอนต้น คือ Fa – 1 (y) โดย ศิราพรได้ ยกตัวอย่างนิทานที่พอจะมีโครงสร้างเข้าสูตรนี้ ซึ่งมีเรื่องดังนี้

"นายจ้างชวนคนงานออกไปเกี่ยวข้าวในนา พอถึงเวลาเที่ยงนายจ้างบอกคนงานว่า เรามาแกล้งทำเป็นกินข้าวกันนะ พอตอนบ่าย คนงานหยิบเคียวขึ้นมาแล้วแกล้งบอก นายจ้างว่า เรามาแกล้งทำเป็นเกี่ยวข้าวกันนะ"

ศิราพร อธิบายว่า นิทานสั้น ๆ เรื่องนี้เป็นตัวอย่างในการอธิบายเรื่อง "การกลับหัวกลับ หาง" ในการผูกเรื่องนิทาน เพราตอนต้นเรื่อง นายจ้างหลอกคนงาน (Fx) และคนงานถูกหลอก (Fy) แต่ตอนจบเรื่อง คนงานหลอกนายจ้าง (Fx) และนายจ้างถูกหลอกแทน Fa – 1 (y)

การอธิบายข้างต้นนี้ สอดกล้องกับที่ Pierre Maranda และ Elli Kongäs Maranda (1971: 26-27) อธิบายสูตร โครงสร้างนี้ไว้ ซึ่งผู้วิจัยสรุปได้ดังนี้<sup>23</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> คันกุบับภาษาอังกฤษว่า: "..., if a given actor (a) is specified by a negative function Fx (and thus becomes a villain), and another one (b) by a positive function Fy (and thus becomes a hero), (b) is capable of assuming in turn also the negative function, which process leads to a 'victory' so much more complete that is proceeds from the 'ruin' of the term (a) and thus definitely establishes the positive value (y) of the final outcome. This time as a term, (y) is specified by a function which is the inverse of the first term. To put it metaphorically, the inverse of, say, a loss which expressed the actual impact of a negative power is not only a loss nullified or recuperation, but a gain so that Fa – 1 (y) > Fx(b)."

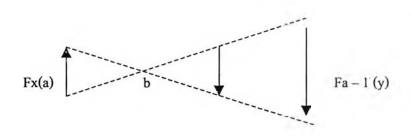
จากสูตร Fx(a):Fy(b)::Fx(b):Fa - 1 (y)

ถ้าในตอนต้นเรื่อง; Fx(a) คือ ตัวละคร a ทำพฤติกรรม Fx ทำให้ a กลายเป็นตัวร้าย และ Fy(b) คือ ตัวละคร b ทำพฤติกรรม Fy ทำให้ b กลายเป็นตัวเอกแล้ว ต่อมาเหตุการณ์จะกลับกันคือ จะเกิด Fx(b)

คือ ตัวละคร b จะเปลี่ยนมาทำพฤติกรรม Fx อันเป็นการนำไปสู่ชัยชนะ แล้วจึงเกิดผลลัพธ์สุดท้ายที่ตรงข้ามกับตอนต้น คือ Fa – 1 (y)

คือ ตัวละคร a จะพลิกกลับกับพฤติกรรม y

ทั้งนี้ Fa – 1 (y) > Fx(b) คือ ผลลัพธ์สุดท้าย (Fa – 1 (y)) จะแสดงผลกระทบของ พฤติกรรมเชิงลบมากกว่าในครั้งที่ปรากฏในเหตุการณ์ (Fx(b)) ตั้งรูป



ภาพแสดงลักษณะสูตรโครงสร้างของคำนานปรับปรา จาก Pierre Maranda และ Elli Kongäs Maranda (1971: 27)

เมื่อนำคำอธิบายนี้มาเปรียบเทียบกับนิทานสั้น ๆ ที่ศิราพร ณ ถลางกล่าวถึง ก็จะได้ว่า ในตอนค้นเรื่อง ; Fx(a) ซึ่งหมายถึง ตัวละคร a คือ *นายจ้าง* ทำพฤติกรรม Fx คือหลอกคนงานให้ ไปเกี่ยวข้าวในนา ทำให้ a คือ นายจ้าง กลายเป็นตัวร้าย

และ Fy(b) ซึ่งหมายถึง ตัวละคร b คือ คนงาน ทำพฤติกรรม Fy คือ ถูกหลอกให้

เกี่ยวข้าวและให้แกล้งทำเป็นกินข้าว ทำให้ b คือ คนงาน กลายเป็นตัวเอก
ต่อมาได้เกิดเหตุการณ์กลับกันคือ Fx(b)

โดยตัวละคร b คือ คนงาน ได้เปลี่ยนมาทำพฤติกรรม Fx คือ หยิบเคียว ขึ้นมาแล้วแกล้งบอกนายจ้างว่า เรามาแกล้งทำเป็นเกี่ยวข้าวกันนะ อันเป็น การนำ b คือ คนงาน ไปสู่ชัยชนะ

จึงเกิดผลลัพธ์สุดท้ายที่ตรงข้ามกับตอนต้น คือ Fa – 1 (y)

กล่าวคือ ตัวละคร a คือ *นายจ้าง* จะพลิกกลับกับพฤติกรรม y คือ ถูก คนงานหลอกบ้าง ทั้งนี้ Fa – 1 (y) คือ ผลลัพธ์สุดท้ายที่ นายจ้างถูกคนงานหลอก มี ผลกระทบต่อ การเกี่ยวข้าวมากกว่าเหตุการณ์ Fx(b) ซึ่ง คนงานถูกนายจ้างหลอกให้เกี่ยวข้าวและให้แกล้ง ทำเป็นกินข้าว

การวิเคราะห์หาคู่ตรงข้ามและตัวเชื่อม รวมทั้งการพิจารณาตำนานปรัมปราตาม สูตรโครงสร้างที่เลวี่-สเตราส์ได้นำเสนอไว้ข้างด้นนี้ เป็นขั้นตอนสำคัญในการศึกษาตำนาน ปรัมปราในสังคมวัฒนธรรมนั้น ๆ ว่ามีสิ่งใคเป็นคู่ตรงกันข้ามและสิ่งใคเป็นตัวเชื่อมแล้ว สูตรโครงสร้างจะช่วยให้เห็นกระบวนการเชื่อมคู่ตรงข้ามเหล่านั้นเข้าไว้ค้วยกัน โดยการจะเข้าใจ สูตรโครงสร้างจะช่วยให้เห็นกระบวนการเชื่อมคู่ตรงข้ามเหล่านั้นเข้าไว้ค้วยกัน โดยการจะเข้าใจ สูตรโครงสร้างนี้จำเป็นต้องอ่านในลักษณะย้อนกลับเพื่อให้ผู้ศึกษามองเห็นความตรงกันข้ามใน ลักษณะที่แปรกลับของ a ที่ปรากฏในตอนแรกคือ Fx(a) และ a-1 ที่ปรากฏในตอนสุดท้ายคือ Fa – 1 (y) ได้ชัดเจนยิ่งขึ้น อีกทั้งยังจะได้มองเห็นการเปลี่ยนแปลง ของ y ใน Fy (b) ที่มาปรากฏใน Fa – 1 (y) อีกด้วย ทั้งนี้โดยมี b เป็นตัวเชื่อม x และ y ซึ่งตรงกันข้าม หากเราเชื่อว่าการศึกษาโครงสร้างของตำนานปรัมปราจะสามารถนำไปสู่การเข้าใจปมปัญหาขัดแย้งที่ชนรุ่นต่าง ๆ ได้ สะท้อนผ่านโครงสร้างระดับลึกของตำนานปรัมปราในลักษณะที่เป็นคู่ตรงข้ามผ่านความคิดเรื่อง ตัวเชื่อมแล้ว Fa – 1 (y) จะเป็นผลลัพธ์ที่อยู่ในโครงสร้างความคิดในระดับจิตไร้สำนึกของชน ในแต่ละสังคมวัฒนธรรมที่ทำให้พวกเขาสร้างดำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ ขึ้นอันสามารถสะท้อน ให้เห็นร่องรอยความขัดแย้งในสังคมวัฒนธรรมของตนมาแต่อดีตกาล

## 2.4 ข้อโต้แย้งบางประการเกี่ยวกับการศึกษาตำนานปรัมปราของโคลด เลวี่-สเตราส์

เลวี่-สเตราส์อธิบายความคิดและวิธีการศึกษาตำนานปรับปราเชิงโครงสร้างของเขาไว้ใน บทความชื่อ " The Structural Study of Myth" (1963) จากนั้นก็ได้สร้างผลงานการศึกษาตำนาน ปรับปราไว้อีกหลายเล่ม จนได้รับการยกย่องว่าเป็นผู้นำของการศึกษามานุษยวิทยาโครงสร้าง อย่างไรก็ตาม ความคิดและวิธีการศึกษาของเขาที่เสนอผ่านผลงานเหล่านั้นก็ก่อให้เกิดข้อสงสัย อันนำไปสู่การวิพากษ์วิจารณ์มากมายหลายประเด็น ด้วยมีผู้ศึกษาและวิพากษ์วิจารณ์งานของเขา เป็นจำนวนมาก

โดยพื้นฐานนั้น การศึกษาตำนานปรัมปราของเลวี่-สเตราส์เกิดขึ้นจากความคิดที่ขัดแย้งกับ
วิธีการศึกษาตำนานปรัมปราในเชิงหน้าที่นิยม (Functionalism) ของ Bronislaw Malinowski
นักมานุษยวิทยาชาวโปแลนด์ ซึ่งศึกษาตำนานปรัมปราของชาวเกาะโทรเบียนด์ในหมู่เกาะแปซิฟิก
และสรุปว่า ตำนานปรัมปราในสังคมคั้งเดิมเป็นกฎบัตรของชุมชน (charter of the communities)
เป็นแบบแผนของคุณค่าทางศีลธรรม ซึ่งหมายถึงว่า Malinowski ไม่เห็นว่า ตำนานปรัมปราเป็น

ปรากฏการณ์ที่เกี่ยวกับสติปัญญา การให้เหตุผล หรือการอธิบายแต่ประการใด ดังที่เขากล่าวว่า "it (myth) is not an intellectual explanation or an artistic imagery, but a pragmatic charter of primitive faith and moral wisdom" (Malinowski, 1948: 101) ประเด็นนี้เป็นประเด็นที่เลวี่ – เสตราส์ต้องการจะโด้แย้ง เนื่องจากเขาเห็นว่าตำนานปรัมปราเป็นการแสดงออกถึงกระบวนการทาง ความคิด มีฐานะเป็นเสมือนศาสตร์หรือปรัชญาของชนดั้งเดิม มีตรรกที่ซับซ้อนอันเป็นผลมาจาก พลังทางสติปัญญาและความคิดของมนุษย์อย่างเต็มที่<sup>24</sup>

ด้วยความคิดดังกล่าวนั้น เลวี่-สเตราส์จึงได้ประยุกต์วิธีการศึกษาภาษาศาสตร์โครงสร้าง ผนวกกับการสังเคราะห์แนวคิดทฤษฎีต่าง ๆ ที่เขาได้เรียนรู้มาเป็นวิธีการศึกษาตำนานปรัมปราแบบ โครงสร้างนิยม โดยนำตำนานปรัมปรามากมายหลายเรื่องมาวิเคราะห์ออกเป็นประโยคสั้น ๆ แล้วนำมาเปรียบเทียบการแปรรูปไปในตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ จากนั้นจึงวิเคราะห์คู่ตรงข้าม และตัวเชื่อมดังที่ผู้วิจัยได้กล่าวถึงมาแล้วข้างค้น ทั้งนี้เพื่อต้องการแสดงให้เห็นว่า ตำนานปรัมปรา มากมายหลายเรื่องซึ่งดูเหมือนว่าเรื่องราวจะสับสนและไม่ปะติดปะต่อกันนั้น แท้จริงแล้วมี ความหมายหรือกฎเกณฑ์ที่ซุกซ่อนอยู่ภายใต้การสร้างสัญลักษณ์แบบตำนานปรัมปรา ความหมาย หรือกฎเกณฑ์ดังกล่าวจะแสดงให้เห็นระบบคิดสากลของมนุษย์ที่มีความขัดแย้งกันแบบคู่ตรงข้าม โดยมีตัวกลางที่ทำหน้าที่เชื่อมโยงความขัดแย้งนี้ไว้ให้สามารถดำรงอยู่ร่วมกัน

วิธีการศึกษาของเลวี่-สเตราส์ดังกล่าวนี้ก่อให้เกิดข้อโต้แย้งหรือข้อโจมตีหลายประการ การโต้แย้งกับบรรคานักวิชาการและนักวิจารณ์ต่าง ๆ ในช่วงที่วิธีการศึกษาแบบโครงสร้างนิยม กำลังเพื่องฟูอยู่นั้น เลวี่-สเตราส์สามารถที่จะโต้ตอบข้อวิจารณ์ต่าง ๆ ได้โดยง่าย แต่คู่ปรับสำคัญ ของเขาก็คือ Jean Paul Sartre นักปรัชญา Existentialist ทั้งสองได้รับยกย่องว่ามีฝีมือทัดเทียมกัน พวกเขาใช้เวลาโต้เถียงกันในประเด็นต่าง ๆ มายาวนาน โดย Sartre ได้วิพากษ์วิจารณ์เลวี่-สเตราส์ เป็นครั้งแรกในหนังสือ Critique of Dialectical Reason (1960)<sup>25</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>คูรายละเอียดเกี่ยวกับความแตกต่างในการศึกษาตำนานปรัมปราของมาลินาวสกี้และเลวี่-สเตราส์ที่ กล่าวถึงนี้ได้ใน ปริตตา เฉลิมเผ่า กออนันตกูล. "การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ : ตัวอย่างการวิเคราะห์เรื่องเล่า แบบ Myth," ใน วารสารสังคมศาสตร์ 6(ต.ค.25-มี.ค.27):152-169. และ ปริตตา เฉลิมเผ่า กออนันตกูล. "เค้าโครง ความคิดเรื่องโครงสร้างและการศึกษานิทานปรัมปราของโคลด เลวี่-สเตราส์," ใน วารสารธรรมศาสตร์ 17 (2533): 45-70.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> ดูรายละเอียดใน ซานซ์ เดอ กรามอนท์. แปลและเรียบเรียงโดยปริตตา เฉลิมเผ่า กออนันตกูล. "ไม่มี สังคมใดเหนือกว่าสังคมอื่น" ทรรศนะในการศึกษามานุษยวิทยาของ Claude Lévi-Strauss," ใน วารสารสังคม วิทยา-มานุษยวิทยา 2(กุมภาพันธ์ 2527): 72-76.

ประเด็นที่เลวี่-สเตราส์ถูกบรรคานักวิจารณ์โจมตี เช่นเรื่องของการละเลขมิติทาง ประวัติศาสตร์ซึ่งน่าจะเข้ามามีส่วนสำคัญในการศึกษาวิเคราะห์ ข้อโจมตีในประเด็นนี้มีส่วนสำคัญ มาจากการที่เลวี่-สเตราส์ต้องการวิเคราะห์ให้เห็นว่าตรรกะของชนคั้งเดิมมีความซับซ้อนไม่ต่างกับ ตรรกะของคนในปัจจุบัน และแม้จะต่างช่วงเวลากัน พื้นฐานของระบบคิดของมนุษย์ก็เป็นแบบ เดียวกัน เขาจึงเลือกศึกษาตำนานปรัมปราจากสังคมของชนพื้นเมืองเดิมที่ปราสจากตัวอักษร คือ อเมริกันอินเดียน ซึ่งมีลักษณะสังคมเป็นแบบที่เลวี่-สเตราส์เรียกว่า "สังคมเย็น" คือเป็นสังคมที่ไม่มี ความเปลี่ยนแปลงไปจากสภาพเมื่อแรกเริ่ม ไม่มีตัวหนังสือ และไม่มีประวัติศาสตร์ในความหมายที่ เราใช้กัน ซึ่งเขาคิดว่าสามารถเป็นตัวแทนในการศึกษาระบบคิดของชนตั้งเดิมได้ ต่างจาก "สังคมร้อน" อันเป็นสังคมที่มีความเคลื่อนไหว ช่างประดิษฐ์กิดค้นแสวงหาสิ่งแปลกใหม่ และมี ความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีสูง เช่นสังคมปัจจุบันที่อยู่ในโลกของวิทยาศาสตร์

การศึกษา "สังคมเย็น" นี้ Sanche de Gramont (2527: 72-73) กล่าวว่า ได้ทำให้เลวี่-สเตราส์ ถูกมองว่าศึกษาแต่ระบบที่คงที่ภายในสังคมประเภท "เย็น" ซึ่งไม่ปรากฏประวัติศาสตร์ที่มี ความเปลี่ยนแปลงตามความหมายที่เราเข้าใจ จึงทำให้ไม่เห็นพัฒนาการทางประวัติศาสตร์ของ มนุษย์ เลวี่-สเตราส์ได้ตอบข้อโต้แย้งนี้ว่า การอธิบายปรากฏการณ์ของมนุษย์สามารถอธิบายได้ ทั้งทางประวัติศาสตร์และทางโครงสร้าง ทั้งสองวิธีการเป็นสิ่งที่ใช้ได้ ไม่มีอันใดมีศักดิ์ศรีเหนืออีก อันหนึ่ง เพียงแต่เขาสนใจวิธีหลังเท่านั้น

การถูกมองว่าศึกษาแต่ระบบที่คงที่ในสังคมเย็นข้างต้น ทำให้มีนักวิจารณ์โจมตีว่า ความคิด ในเรื่องโครงสร้างของเลวี่-เสตราส์นั้นคูเป็นโครงสร้างที่เปลี่ยนแปลงไม่ได้ จึงเป็นเหมือน การแช่แข็งและตีกรอบกักขังมนุษย์ เป็นการคึงมนุษย์แยกออกมาจากชีวิตและความเป็นจริง (Sanche de Gramont, 2527: 74) ความคิดนี้ก็สอดคล้องกับที่ผู้วิจัยได้กล่าวมาในตอนต้นของบทนี้ว่า โครงสร้างนิยมท้าทายวิธีคิดกระแสหลักของ Descartes ในเรื่อง คำประกาศก้องในเรื่องความตาย ของมนุษย์ในฐานะองค์ประธาน คือแทนที่จะมองว่ามนุษย์เป็นผู้ที่มีความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ สามารถคิด กระทำ หรือตัดสินใจอย่างมีเหตุผลด้วยตัวเองได้ กลับมองว่ามนุษย์เป็นเพียงร่างทรง ของภาษาหรือของโครงสร้างชุดหนึ่งที่กำกับมนุษย์อยู่

ณาร์ก แคริคา (Jacques Derrida) เป็นผู้หนึ่งที่โจมตีในประเด็นดังกล่าว เขาเห็นว่า ในขณะ ที่นักคิดในกลุ่มโครงสร้างนิยมเห็นว่าภาษามีโครงสร้างสากลอยู่เบื้องหลัง ซึ่งหากเราค้นพบ โครงสร้างดังกล่าวก็จะสามารถอธิบายทุกสิ่งทุกอย่างได้ แคริคากลับเห็นตรงกันข้าม เขาเห็นว่า ภาษามีธรรมชาติที่ไร้ระเบียบและไม่มีเสถียรภาพ ความหมายของมันผันแปรไปตามปริบทที่เปลี่ยน ไป ดังนั้น การแสวงหาแบบแผนที่อยู่เบื้องหลังภาษาย่อมเป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ได้ แนวคิดของแคริคา และนักคิดในสกุลหลังโครงสร้างนิยมคนอื่น ๆ นี้เองที่เป็นพื้นฐานในการก่อตัวของแนวคิดแบบ หลังสมัยใหม่ โดยเฉพาะอย่างยิ่งแนวคิดในการต่อต้านแนวคิดแบบ logocentrism อันเป็นแนวคิดที่

เชื่อมั่นศรัทธาว่ามีระบบสากลที่จะบอกได้อย่างชัดเจนว่าอะไรคือความถูกด้อง ความงาม ความจริง ฯลฯ แคริคาเห็นว่า แนวคิคคังกล่าวนำไปสู่การปิคกั้นทางความคิค คังนั้น ความสนใจของเขาจึงอยู่ ที่ความต้องการที่จะรื้อ (deconstruct) ระบบคิคคังกล่าว (จันทนี เจริญศรี, 2545: 7)

แคริคาชี้ให้เห็นอย่างน่าสนใจและเร้าใจยิ่งว่าวิธีการหาความรู้แบบโครงสร้างนิยมของเลว็สเตราส์ ยังคงอัคแน่นและติดตรึงอยู่กับวิธีกิดแบบอภิปรัชญา (metaphysics) ที่ยังเชื่อในเรื่องของ ฐานราก (foundation), ศูนย์กลาง (center), และจุดกำเนิดที่หยุดนิ่ง (an origin or fixed point) ที่สามารถอ้างอิงกลับไปได้ เป็นแหล่งที่สร้างและให้ความหมายกับสรรพสิ่ง การมองโครงสร้าง แบบหยุดนิ่งเช่นนี้ทำให้เลวี่-สเตราส์มองข้ามหรือมองไม่เห็นกระบวนการในการสร้างที่เรียกว่า "โครงสร้าง" ขึ้นมา หรือที่แคร็ริคาเรียกว่า "the structurality of structure," "the structure of structure," หรือ "the play of the structure" เห็นแต่การเคลื่อนไหวภายใน / ภายใต้โครงสร้างที่ หยุดนิ่งนี้เท่านั้น หากไม่มีโครงสร้าง สรรพสิ่ง / ส่วนย่อยก็จะไม่มีความหมายใด ๆ นั่นคือ แคร็ริคา มีความเห็นว่าวิธีกิดแบบโครงสร้างนิยมของเลวี่-สเตราส์ยังคงเป็นการตอกย้ำอภิปรัชญาของ การคำรงอยู่ / การปรากฏตัว (the metaphysics of presence) ที่เชื่อว่าการปรากฏตัวเท่านั้น จึงถือ ได้ว่าเป็นการคำรงอยู่ / มีอยู่ (being as presence) ทั้ง ๆ ที่การไม่ปรากฏตัว (absence) ก็คือ การคำรงอยู่แบบหนึ่ง แต่เป็นการคำรงอยู่ที่ไม่ปรากฏให้เห็น... (ไชยรัตน์ เจริญสินโอพาร, 2545: 83)

เลวิ่-สเตราส์ ยังถูกโจมตีว่าเขามีประสบการณ์ภาคสนามน้อยเนื่องจากใช้ชีวิตอยู่ในสังคม อเมริกันอินเคียนแต่ละเผ่าไม่นานนัก (ซึ่งแตกต่างจาก Malinowski ที่ใช้เวลากับงานภาคสนามเป็น เวลานาน) และยอมรับการใช้ข้อมูลจากเอกสารต่าง ๆ อย่างกว้างขวาง อันเป็นข้อโจมตีเช่นเคียวกับ ที่ Sir James George Frazer เคยถูกโจมตีมาก่อน นอกจากนี้ ในเรื่องข้อมูลที่เขานำมาใช้ในการศึกษา วิเคราะห์ก็ถูกโจมตีว่า เขาได้เลือกเอาเฉพาะแต่สิ่งที่จะสนับสนุนความคิดของตนมาใช้เท่านั้น ดังที่ ปริตตา เฉลิมเผ่า กออนันตกูล (2527: 166-167) กล่าวว่า แนวการวิเคราะห์ของเลวี่-เสตราส์นั้นได้ ถูกวิจารณ์ในหลาย ๆ ด้าน เช่น ความคลุมเครือเกี่ยวกับเรื่องของ "โครงสร้าง" และคุณสมบัติของ โครงสร้าง และความไม่มีบรรทัดฐานเกี่ยวกับการแบ่งตำนานปรัมปราออกเป็นประโยคย่อย ๆ และ ค้นหาความสัมพันธ์ระหว่างกัน คือ เลวี่-สเตราส์ถูกวิจารณ์ว่าเลือกมาเฉพาะประโยคที่แสดง ความตรงข้ามเท่านั้น

บรรคาข้อ โต้แย้งและข้อ โจมตีวิธีการศึกษาเลวี่-สเตราส์นานาประการนั้น William G. Doty (2000: 282-283) ได้ศึกษารวบรวมและสรุปไว้ มีประเด็นที่น่าสนใจดังนี้

• เขากำหนดตรรกะต่าง ๆ ขึ้น แต่เขาไม่ได้กันพบตรรกะต่าง ๆ เหล่านั้น

- เขาไม่ได้พิจารณาว่าความแตกต่างกันของสำนวนต่าง ๆ บางครั้งเป็นเพียงผล ของเทคนิคการเล่านิทานที่ผู้เล่าต้องการเปลี่ยนรายละเอียคของเรื่องเพื่อให้ ผู้ฟังรู้สึกว่าเรื่องน่าสนใจ
- บางครั้งการวิเคราะห์ของเขาก็อาจจะมองข้ามองค์ประกอบบางส่วนที่เขาคิด ว่าไม่สำคัญต่อการวิเคราะห์ ทั้ง ๆ ที่องค์ประกอบเหล่านั้นอาจมีความสำคัญ ในปริบทอื่น ๆ ในสังคมนั้น ๆ
- เขาไม่สนใจอิทธิพลของจารีตการถ่ายทอดแบบลายลักษณ์ที่อาจมีผลต่อ กระบวนการถ่ายทอดตำนานปรัมปราและพิธีกรรม โดยจารีตดังกล่าวใช้ใน สังคมในอีกหลาย ๆ ด้านซึ่งก็อาจมีผลต่อการวิเคราะห์เกี่ยวกับชนพื้นเมือง
- เขาไม่ได้ศึกษาตำนานปรับปราที่เป็นต้นแบบอย่างน่าพอใจนัก
- เขาไม่ได้ใส่ใจการอธิบายคุณค่าของตำนานปรัมปราและพิธีกรรมโดย คนท้องถิ่น ทั้ง ๆ ที่เป็นปริบทที่สร้างและสืบทอดตำนานปรัมปรา
- เขาให้ความสำคัญกับสิ่งที่เรียนรู้มาจากภาษาศาสตร์มากเกินไป ซึ่งที่จริงแล้ว ก็เทียบเคียงเรื่องการใช้หน่วยเสียง (phoneme) กับหน่วยความคิดย่อยของ ตำนานปรัมปรา (mytheme) อย่างไม่ค่อยถูกต้องเหมาะสมเท่าใดนัก
- เขาขาดความสนใจเรื่องกฎเกณฑ์การให้ความหมายของคำซึ่งเป็น ความต้องการทางวิชาการในปัจจุบัน หรืออย่างน้อยที่สุดก็ดูเหมือนว่าเขาไม่ ได้ตระหนักในเรื่องนี้เท่าใดนัก ซึ่งมีผลต่อวิธีการวิเคราะห์เรื่องรหัส (code) ของเขา<sup>26</sup>

• he imposes logics, he does not discover them

he does not deal satisfactorily with privileged or "master" myths

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> ต้นฉบับภาษาอังกฤษว่า:

<sup>•</sup> he does not take into account the randomness of a particular narrator's performance context in which variants are introduced merely as a device of narration to hold the attention of the audience

such analysis may overlook elements that are not important to the analytical matrix but which
have a great deal of important elsewhere in the society

he ignores conscious literary intervention in the process of passing on the mythological or ritual traditions, shaping them for various uses in the society; the sorts of algorithmic systems he devises are themselves shaped by writing so substantively that they are of questionable analytic propriety for preliterary groups

อย่างไรก็ตาม ข้อโต้แย้งต่าง ๆ เหล่านี้มิได้ทำให้เลวี่-สเตราส์เปลี่ยนแปลงความคิดของเขา เขากลับยืนยันความคิดในประเด็นต่าง ๆ ของเขาอย่างมั่นคง โดยนำเสนอไว้ในผลงานยุคหลังของ เขา เช่น The Way of Masks (1979) Anthropology and Myth (1987) The View from Afar (1985) The Jealous Potter (1988) Conversation with Claude Lévi-Strauss (1991) The Story of Lynx (1995) เป็นต้น<sup>27</sup>

จากการศึกษาคำวิพากษ์วิจารณ์ต่าง ๆ ผู้วิจัยพบว่า ประเด็นโต้แย้งสำคัญที่มีผลต่องานวิจัยนี้ โดยตรงมี 2 คำถามหลักก็คือ จริงหรือไม่ที่มนุษย์ในทุกสังคมวัฒนธรรมมีระบบคิดแบบคู่ตรงข้าม และ จริงหรือที่การค้นพบโครงสร้างจะทำให้เข้าใจความหมายของตำนานปรัมปรา

คำถามที่ว่า จริงหรือไม่ที่มนุษย์ในทุกสังคมวัฒนธรรมมีระบบคิดแบบคู่ตรงข้าม นี้ เป็น ข้อโจมตีแนวคิดที่เลวี่-สเตราส์กล่าวว่า ตรรกะแบบคู่ตรงข้ามเป็นตรรกะเดียวกันกับระบบคิดสากล ของมนุษย์ ซึ่งนั่นหมายความว่า มนุษย์ในทุกสังคมวัฒนธรรมล้วนมีระบบคิดแบบคู่ตรงข้าม จึงก่อ ให้เกิดข้อโด้แย้งตามมาว่าจะพิสูจน์ได้อย่างไรว่าทุกสังคมวัฒนธรรมมีระบบคิดดังกล่าวจริง ส่วน คำถามที่ว่า จริงหรือที่การค้นพบโครงสร้างจะทำให้เข้าใจความหมายของตำนานปรัมปรา นั้น เป็น ข้อโจมตีในประเด็นที่เขากล่าวว่า ตำนานปรัมปราในสังคมวัฒนธรรมต่าง ๆ พยายามจะส่งสารที่ เป็นปมความขัดแย้งทางความคิดความเชื่อที่อยู่ในใจของชนกลุ่มนั้นให้คนรุ่นหลังได้ทราบ และ ปมความขัดแย้งนั้นมักจะแสดงออกผ่านความคิดที่มีลักษณะเป็นคู่ตรงข้ามซึ่งก็คือโครงสร้างของ การคิดเป็นคู่ที่มีอยู่ในระบบคิดสากลของมนุษย์นั่นเอง ปัญหาก็คือหากเทียบกับการอ่าน วรรณกรรมประเภทอื่น ๆ ก็จะชวนให้เกิดคำถามว่าเราเข้าใจความหมายของวรรณกรรมเหล่านั้น จากการอ่าน "เนื้อหา" (content) หรือจากการอ่าน "โครงสร้าง" กันแน่ หรือกล่าวได้ว่าประเด็น โต้แย้งก็คือ ความหมายมาจากการเข้าใจ "เนื้อหา" หรือการเข้าใจ "โครงสร้าง"

ผู้วิจัยเห็นว่า การจะตอบคำถามแรกที่ว่า มนุษย์ในทุกวัฒนธรรมมีระบบคิดแบบคู่ตรงข้าม จริงหรือ เป็นสิ่งที่ตอบได้ยาก เพราะเลวี่-สเตราส์เองก็อนุมานความคิดนี้มาจากการศึกษาตำนาน ปรัมปราของกลุ่มคนอเมริกันอินเดียนที่เขาศึกษาเท่านั้น และได้ขยายขอบเขตความคิดนี้ไปจน

he does not treat sufficiently emic or epichoric variations, that is, the way myths and rituals are thought to have explanatory value within specific societies wherein they are shaped and transmitted

<sup>•</sup> he overrates the heuristic (explanatory) values of the categories derived from linguistics, and in fact improperly carries over qualities of the elementary phoneme to the category of mytheme

he lacks the sort of the formal semantical rules that more recent scholarship demands, or at least
 he seem unaware of them, so that they come into the analytical schema sub rosa, as "codes"

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> คูรายละเอียดในภาคผนวก ข

กรอบคลุมทุกสังคมวัฒนธรรมทั่วโลก จึงทำให้เกิดข้อโด้แย้งตามมามากมายเพราะเป็นสิ่งที่พิสูจน์ ได้ยาก เนื่องจากคงจะเป็นไปไม่ได้ที่จะนำตำนานปรัมปราของทุกสังคมวัฒนธรรมมาวิเคราะห์ว่ามี ตรรกะแบบคู่ตรงข้ามอยู่หรือไม่ แต่เมื่อพิจารณาสิ่งที่เลวี่-สเตราส์นำเสนอแล้วก็พบว่า การนำเสนอ เรื่องระบบคิดแบบคู่ตรงข้ามนี้ เขาชี้ให้เห็นว่าเป็น<u>ลักษณะสากลพื้นฐานของมนุษย์</u>ที่มนุษย์ในสังคม วัฒนธรรมต่าง ๆ สามารถถ่ายทอดออกมาในระดับของจิตไร้สำนึกที่แม้แต่ตัวผู้เล่าเองก็ไม่รู้ นั่นหมายความว่าผู้เล่าเองก็ไม่รู้ว่าระบบคิดพื้นฐานของตนเป็นระบบคิดเช่นไร เป็นระบบคิดแบบ คู่ตรงข้ามหรือระบบคิดแบบเป็นคู่ที่ขัดแย้งตามที่เลวี่-สเตราส์นำเสนอ หรือเป็นระบบคิดแบบ 1, 3, 4, 5... หรือระบบคิดแบบอื่น ๆ แต่การที่เลวี่-สเตราส์เสนอว่า ระบบคิดแบบ 2 หรือแบบคู่ตรงข้าม นี้เป็น <u>พื้นฐาน</u> ของระบบคิดในวัฒนธรรมต่าง ๆ ก็มีนัยว่า แม้ในวัฒนธรรมนั้น ๆ จะมีระบบคิดเป็น อย่างอื่น ๆ แต่ก็คงมีระบบคิดแบบ 2 ดำรงอยู่ในวัฒนธรรมนั้นเช่นเดียวกันกับที่ปรากฏใน วัฒนธรรมอื่น ๆ อย่างเป็นสากล

ส่วนคำถามที่สองนั้น ประเด็นสำคัญอยู่ที่ว่า ความหมายมาจากโครงสร้างหรือเนื้อหากันแน่ หากมาจากโครงสร้าง สิ่งที่เลวี่-สเตราส์นำเสนอไว้ก็น่าจะถูกต้อง ก่อนอื่นต้องเข้าใจว่า โครงสร้างที่ เลวี่-สเตราส์กล่าวถึงนั้นเป็นโครงสร้างระดับลึกที่แฝงฝังอยู่ในระดับจิตไร้สำนึก ดังนั้น คำว่า "โครงสร้าง" ในที่นี้จึงต่างจากโครงสร้างในทำนองที่เป็นองค์ประกอบหรือโครงเรื่องของ วรรณกรรมประเภทต่าง ๆ การอ่านโครงสร้างของเลวี่-สเตราส์จึงเป็นการอ่านความหมายที่ลึกลงไป ในระดับโครงสร้างของจิตไร้สำนึกของคนในแต่ละสังคบวัฒนธรรมซึ่งเมื่อวิเคราะห์ให้ลึกลงไป ที่สุดแล้วก็จะพบว่ามีลักษณะเป็นคู่ตรงข้ามหรือคู่ของความขัดแย้งที่ฝังลึกอยู่ในจิตใจของคนใน วัฒนธรรมนั้น ๆ ในระคับที่แม้ตัวผู้นั้นเองซึ่งเป็นผู้ถ่ายทอคตำนานปรัมปราออกมาก็ไม่รู้ว่าคู่ของ ความขัดแย้งนั้นเป็นเรื่องใด ด้วยเหตุนี้เลวี่-สเตราส์จึงกล่าวว่า การเข้าใจโครงสร้างจึงทำให้เข้าใจ ความหมาย หรือโครงสร้างกับความหมายเป็นสิ่งเคียวกัน อย่างไรก็ตาม ความคิดเช่นนี้ก็มีลักษณะที่ สุดขั้วจนคูเหมือนว่าเลวี่-สเตราส์จะละเลของค์ประกอบอื่น ๆ ในตำนานปรัมปรา อีกทั้งขังมีลักษณะ ที่เป็นนามธรรมอย่างมากด้วยมุ่งอธิบายว่าความหมายสำคัญที่เขากล่าวถึงนั้นอยู่ลึกถึงในระดับ โครงสร้างของจิตไร้สำนึกจึงทำให้ไม่สามารถระบุให้ชี้ชัคแน่นอนได้ว่าเป็นโครงสร้างในระดับลึก แค่ไหนเพียงใด อีกทั้งการที่เขามองว่าโครงสร้างเป็นสิ่งที่บ่งความหมายมิใช่เนื้อหาเช่นนี้จึงขัดกับ สิ่งที่รับรู้กัน โดยทั่ว ไปว่าองค์ประกอบของวรรณกรรมนั้นมีทั้ง โครงสร้างและเนื้อหา ซึ่งเราก็ สามารถเข้าใจวรรณกรรมได้จากการอ่านเนื้อหาเช่นกันโดยมิต้องรู้ว่าโครงสร้างในระดับ จิตไร้สำนึกของผู้เขียนเป็นอย่างไร จึงเกิดข้อโต้แย้งขึ้นว่าเมื่อเป็นดังนั้นความหมายที่แท้จริงควรมา จากโครงสร้างหรือเนื้อหากันแน่

ในงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยมุ่งศึกษาวิเคราะห์สารสำคัญที่สะท้อนจากตำนานปรัมปราไทยโดยใช้ วิธีการศึกษาแบบโครงสร้างนิยมของเลวี่-สเตราส์เป็นแนวทางหลักในการศึกษา คำถามทั้งสองข้อ ข้างค้นจึงเป็นสิ่งที่สัมพันธ์โคยตรงกับงานวิจัยนี้ อย่างไรก็ตาม ผู้วิจัยมิได้มุ่งหมายที่จะทำตามแบบ ที่เลวี่-สเตราส์วิเคราะห์ตำนานปรับปราของอเมริกันอินเคียนไว้ในผลงานเล่มต่าง ๆ ของเขา และ มิได้มุ่งหมายที่จะพิสูจน์แนวคิดทฤษฎีของเลวี่-สเตราส์ว่าสามารถนำมาใช้กับตำนานปรัมปราใน สังคมวัฒนธรรมอื่น ๆ ได้หรือไม่ อันจะเป็นการศึกษาที่มีผลสนับสนุนว่าวิธีการศึกษาของเลวี่-สเตราส์มีความเป็นสากลหรือไม่เพียงใด หากแต่มุ่งหมายที่จะนำแนวคิดบางประการของเขามาใช้ ศึกษาตำนานปรับปราไทย โดยตระหนักว่า แม้เราไม่สามารถพิสูจน์ได้ว่า มนุษย์ทั่วโลกมีระบบคิด พื้นฐานแบบคู่ตรงข้าม แต่เราก็พอจะเห็นว่าระบบคิดแบบ 2 หรือแบบคู่ตรงข้ามเป็นสิ่งที่มีอยู่ใน สังคมวัฒนธรรมไทย ดังจะเห็นว่าเรามีการจำแนกสิ่งต่าง ๆ ออกเป็นสองส่วนอยู่เสมอ ๆ ดังนั้น หากระบบคิดแบบคู่ตรงข้ามมือยู่จริงในสังคมวัฒนธรรมไทย ก็จะทำให้สามารถวิเคราะห์คู่ขัดแย้ง ออกมาได้ และจะทำให้ทราบต่อไปว่าคู่ของความขัดแย้งนั้นมีความหมายอย่างไรต่อสังคม วัฒนธรรมไทยของเรา ส่วนประเด็นที่ว่า ความหมายมาจากโครงสร้างหรือเนื้อหานั้น ผู้วิจัยเห็นว่า ทั้งโครงสร้างและเนื้อหาต่างก็สามารถให้ความหมายได้ในระดับที่ลึกซึ้งแตกต่างกัน ตามแนวคิดที่ เลวี่-สเตราส์นำเสนอ ความหมายสำคัญนั้นอยู่ที่โครงสร้างในระคับลึก แต่ผู้วิจัยก็มองว่า ความหมาย ที่ได้มาจากเนื้อหาส่วนต่าง ๆ ในตำนานปรัมปราแต่ละเรื่องก็มีบทบาทสนับสนุนให้บรรลุถึง ความหมายในเชิงโครงสร้างได้ ฉะนั้น จึงควรเข้าใจทั้งเนื้อหาและโครงสร้างจึงจะเข้าใจความหมาย ทั้งโครงสร้างและเนื้อหาน่าจะสามารถบ่งบอกความหมายได้ในลักษณะที่เกื้อกูลกัน คือต่างก็มี ส่วนสำคัญที่จะนำไปสู่ความหมายสำคัญที่แฝงอยู่ในตำนานปรัมปราของแต่ละสังคมวัฒนธรรม

โดยสรุป ในบทนี้ผู้วิจัยได้กล่าวถึงความหมายของคำว่า "โครงสร้าง" ภูมิหลังของวิธีการหา ความรู้แบบโครงสร้างนิยม ทั้งในแง่ประวัติความเป็นมา แนวคิด วิธีการศึกษา และข้อวิพากษ์ วิจารณ์ต่าง ๆ ทั้งนี้ ผู้วิจัยได้เน้นศึกษาข้อมูลประเภทดำนานปรัมปราโดยใช้วิธีการศึกษาของโคลด เลวี่-สเตราส์ เป็นสำคัญ โดยได้ศึกษาให้เห็นชัดลงไปว่า แนวคิดและวิธีการศึกษาของเลวี่-สเตราส์ นั้นเกิดมาจากการที่เขาสังเคราะห์แนวคิดทฤษฎีในสาขาวิชาต่าง ๆ หลายแนวคิดทฤษฎี เช่น ปรัชญา สังคมวิทยา ตรรกวิทยา จิตวิทยา ธรณีวิทยา มานุษยวิทยา เป็นต้น และที่สำคัญก็คือภาษาศาสตร์ โครงสร้าง นอกจากนี้ยังได้ชี้ให้เห็นการมองข้อมูลประเภทดำนานปรัมปราของเลวี่-สเตราส์ ในแง่ที่ มีความสัมพันธ์กับวิทยาศาสตร์ ประวัติศาสตร์ และดนตรีอีกด้วย ประเด็นสำคัญก็คือ แนวคิด มุมมองคังกล่าวช่วยให้เลวี่-สเตราส์ค้นพบวิธีการศึกษาตำนานปรัมปราซึ่งพอจะจำแนกเป็นขั้นตอน ใหญ่ ๆ ได้ 3 ขั้นตอน คือเริ่มจากการนำตำนานปรัมปราในสังคมวัฒนธรรมที่ด้องการศึกษามา พิจารณาความสัมพันธ์ภายในที่มีต่อกันโดยนำมาแยกเป็นประโยกข่อย ๆ จากนั้นจึงเปรียบเทียบ การแปรรูปที่ปรากฏตำนานปรัมปราเรื่องต่าง ๆ แล้วจึงวิเคราะห์คู่ตรงข้ามหรือตัวเชื่อม อย่างไร ก็ตาม วิธีการศึกษาของเลวี่-สเตราส์นี้ก็มีข้อโด้แย้งหรือข้อโจมตีในหลายประเด็นอันเป็นข้อควร

ตระหนักในการนำวิธีการศึกษาของเลวี่-สเตราส์มาใช้ในการศึกษาตำนานปรัมปราในแต่ละสังคม วัฒนธรรม