

## บทที่ 2

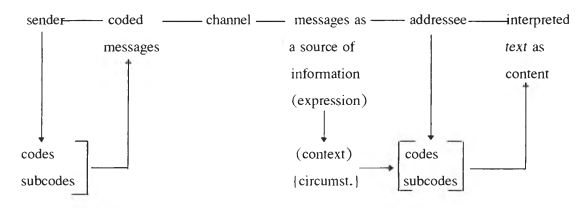
### การตีความ

#### การตีความและความหมาย

บ่อยครั้งที่เราเคยตั้งค่ำถามว่า "นี่คืออะไร?" "นั่นคืออะไร?" หรือ "ทำไมถึงเป็น อย่างนี้ โดยที่ไม่เป็นอย่างนั้น?" คงจะไม่ผิดนักถ้าจะบอกว่าเพราะคำถามอย่างนี้เองที่ทำให้ มนุษย์ก้าวหน้าเหนือกว่าสัตว์โลกทั้งหลาย เนื่องจากผลของคำตอบที่ได้มานั้นบ่อยครั้งได้ก่อให้ เกิดการเปลี่ยนแปลงที่สำคัญขึ้นต่อมนุษย์ และสิ่งที่อยู่รอบๆตัว เช่นคำถามที่ว่า "โลกแบนหรือ ไม่?" หรือ "ทำไมลูกแอ๊ปเปิ้ลที่ออกผลอยู่บนต้นจึงต้องตกสู่พื้นด้วย?"

นักคิดบางท่านกล่าวว่ามนุษย์นั้นมี "เจตนารมณ์ที่จะรู้" (will to know) หรือ "เจตนารมณ์ที่จะรู้ความจริง" (will to truth) นั่นก็คือ มนุษย์ทั้งหลายก็ล้วนแล้วแต่อยากรู้อยาก เห็นด้วยกันทั้งนั้น ไม่ว่าจะเป็นเรื่องที่ไม่มีสาระอะไรไปจนถึงเรื่องที่มีผลต่อองค์ความรู้ของมนุษย์ เอง และความอยากรู้อยากเห็นของมนุษย์นี้เองที่ทำให้มนุษย์เริ่มดันที่จะทำการตีความและให้ ความหมายต่อสิ่งต่าง ๆรอบ ๆตัว จนนำมาซึ่งผลที่ว่าอะไรผิด หรืออะไรถูก หมายความว่าตลอด ระยะเวลาที่มนุษย์ดำรงอยู่ในโลกนี้ชีวิตของมนุษย์เกี่ยวข้องอย่างใกล้ชิดกับเรื่องของการตีความ (interpretation) และศาสตร์ในเรื่องของการตีความก็ไม่ได้เพิ่งถูกประดิษฐ์ขึ้นมาโดยบักภาษา ศาสตร์แห่งศตวรรษที่ 20 แต่ได้เริ่มด้นมีมานานแล้ว โดยที่เห็นได้อย่างชัดเจนที่สุดก็ในเรื่องการ ตีความในคำสอน และความเชื่อที่ปรากฏอยู่ในทุกลัทธิ และศาสนาต่าง ๆ

คงจะไม่เป็นเรื่องที่ผิดว่าที่จริงแล้วการตีความกับเรื่องของการสื่อสารระหว่างมนุษย์นั้น เป็นเรื่องเดียวกัน โดยตั้งอยู่บนพื้นฐานของ 3 องค์ประกอบหลักก็คือ "ผู้ส่งสาร" (sender) "ตัวสาร" (messages) และ "ผู้รับสาร" (addressee) ซึ่งเราสามารถเขียนตัวแบบ (model) ออก มาได้ดังต่อไปนี้



จากตัวแบบข้างบน ่ เมื่อตัวผู้ส่งสารต้องการที่จะส่งความคิดหรือความต้องการของ ตนไปให้ตัวของผู้รับสารได้รับรู้ สิ่งที่เขาต้องกระทำก่อนก็คือการเลือก รหัสนัย และรหัสนัยย่อย ๆ จำนวนหนึ่ง (codes and subcodes) ที่สามารถเป็นตัวแทนความคิดหรือความด้องการของเขาได้ รหัสนัย และรหัสนัยย่อย ๆเหล่านี้จะถูกจัดวางขึ้นเป็นสาร โดยที่สารนั้นจะถูกส่งไปถึงผู้รับสารได้ โดยผ่าน สื่อหรือช่องทาง (channel) ไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง เช่น ทางเสียง ท่าทาง ตัวอักษร ฯลฯ ภายใต้ บริบท และสภาวะแวดล้อม (contex and circumstances) เช่น เวลา สถานที่ พื้นฐาน จิตใจ ความเป็นประวัติศาสตร์ ฯลฯ ที่สารได้แสดงตัวออกมา จะทำให้ตัวผู้รับสารผีความไปตาม ความเข้าใจของเขาในเวลานั้นซึ่งอาจจะตรงหรือไม่ตรงกับความต้องการ หรือความคิดที่ผู้ส่งสาร ส่งมา สำหรับการตีความตัวบทนั้นก็คล้าย ๆกัน เพียงแต่วาเปลี่ยนจากผู้ส่งสารเป็น "ผู้แต่ง" (the author) ตัวสารเป็น "ตัวบท" (text) และตัวผู้รับสารเป็น "ผู้อ่าน" หรือ "ผู้ตีความ" (the reader or the interpreter) แต่ไม่ว่าจะเปลี่ยนชื่อเรียกหาเป็นเช่นไร จุดหมายปลายทางของมันก็คือ การ เข้าใจความหมายนั่นเอง

คุณเคยสงสัยหรือไม่ว่าทำไมเมื่อคนรอบๆตัวเราบอกให้เราทำเรื่องต่างๆ เช่น กินข้าว ไปดูหนัง เลี้ยวซ้ายเลี้ยวขวา ฯลฯ ไม่ว่าเราจะทำตามสิ่งที่พวกเขาบอกหรือไม่ก็ตาม แต่เราเข้าใจ ว่าพวกเขาต้องการสื่อสารอะไรกับเรา อะไรเป็นสาเหตุที่ทำให้เราสามารถเข้าใจสิ่งที่พวกเขา ต้องการให้เราเข้าใจได้? ในขณะที่เราบอกให้สัตว์ต่างๆ ไม่ว่าจะเป็น ซ้าง ม้า เสือ หรือแม้กระทั่ง สัตว์เลี้ยงที่บ้านเราทำตามสัตว์เหล่านี้กลับไม่สามารถเข้าใจในสิ่งที่เราต้องการสื่อกับพวกมันได้ อะไรคือสาเหตุที่ทำให้มนุษย์ต่างไปจากสัตว์?

ซึ่งคำตอบสำหรับคำถามในข้อนี้ก็คือ ภาษา อันเป็นเครื่องมือที่ช่วยให<sup>้</sup>มนุษย<sup>์</sup>สามารถ สื่อสารกันได<sup>้</sup> บางคนอาจจะแย<sup>้</sup>งได้ว่าสัตว์เองก็สามารถเข้าใจภาษาได<sup>้</sup> เช่น เมื่อเราเคาะชามข้าว

see Umberto Eco, <u>A Theory of Semiotics</u>, (London: Macmillan, 1977), p. 141.

แล้วเรียกสุนัขที่บ้านให้มากินข้าว หรือคนฝึกสัตว์ของคณะละครสัตว์ก็สามารถทำให้สัตว์เข้าใจได้ ว่าจะต้องทำอะไร จากคำแย้งนี้อาจพอจะกล่าวได้ว่าทั้งคนและสัตว์ต่างก็สามารถที่จะเข้าใจภาษา ได้ แต่ความสามารถที่สัตว์จะเข้าใจภาษานั้นมีข้อจำกัดในตัวของมันอยู่ เช่น ถ้าเราลองอ่านข่าว จากหนังสือพิมพ์ไทยรัฐ หรือเปิดเพลงของทาทา ยังให้สัตว์เหล่านี้ฟังคงจะไม่มีสัตว์ตัวใดแน่ที่จะ ลุกขึ้นมาบอกกับเราว่ามันสามารถเข้าใจสิ่งที่เราให้พวกมันฟังได้

Ferdinand de Saussure นักภาษาศาตร์ชาวสวิสผู้นำทางด้านการศึกษาภาษาศาสตร์ แบบสมัยใหม่ หรือที่เรียกกันว่า ภาษาศาสตร์ในทางโครงสร้าง (Structural linguistic) อันเป็นด้น กำเนิดของกระแสความคิดแบบโครงสร้างนิยม (Structuralism) ในเวลาต่อมา ได้ให้คำจำกัด ความของภาษาว่า ภาษาเป็นระบบสัญญะระบบหนึ่ง โดยที่ "สัญญะ" (sign) ในความหมายของ เขาก็คือ สิ่งที่สัมผัสได้ด้วยอายตนะ (เช่น หู ตา) และเป็นสิ่งที่คนกลุ่มหนึ่งได้ตกลงกันใช้สิ่งนั้น เป็นเครื่องหมายถึงอีกสิ่งหนึ่งซึ่งไม่ได้ปรากฏอยู่ในสัญญะนั้น

และสัญญะนี้ประกอบไปด้วย "ตัวหมาย" (signifier) และ "ตัวหมายถึง" (signified) ซึ่งจะว่าไปแล้วทั้งสองสิ่งนี้ก็เปรียบเสมือนด้านคนละด้านในเหรียญเดียวกันนั่นเอง นั่นก็คือไม่ สามารถที่จะมีตัวหนึ่งโดยปราศจากอีกตัวหนึ่งไปได้ ตัวหมายที่ไม่มีตัวหมายถึงไม่ได้เป็นสัญญะ แต่เป็นเพียงแค่วัตถุ (object) ที่มีอยู่โดยไม่ได้หมายถึงอะไร ส่วนตัวหมายถึงที่ไม่มีตัวหมายนั้น จะเป็นสิ่งที่ไม่สามารถกล่าวถึงได้ (indicible) สิ่งที่คิดถึงไม่ได้ (impensable) หรือสิ่งที่ไม่มีอยู่ (inexistant) ที่กล่าวมาทั้งหมดหมายความว่าการกำหนดสัญญะของมนุษย์จะต้องประกอบไปด้วย ทั้งสองสิ่งนี้ไปพร้อม ๆกัน โดยที่ตัวหมายนี้ก็คือด้านที่เป็นรูปซึ่งสามารถสัมผัสได้ด้วยอายตนะ เช่น การได้ยินด้วยหู (เสียง) มองเห็นได้ด้วยตา (ตัวอักษร) ฯลฯ และตัวหมายถึงคือด้านที่เป็น นาม มีลักษณะเป็นความคิตรวบยอด (concept) ที่เกิดขึ้นในจิต สัญญะจึงมีลักษณะที่เป็นการอยู่ ร่วมกันของสองสิ่งที่มีคุณสมบัติที่ตรงกันข้ามกัน โดยที่ความสัมพันธ์ระหว่างตัวหมาย และตัว หมายถึงก็คือ "ความหมาย" (signification) นั่นเอง

อย่างไรก็ตาม "ตัวหมายถึง" ไม่ได้หมายถึง "ความเป็นจริง" (reality) ที่ดำรงอยู่นอก สัญญะแต่ประการใด ดังที่กล่าวมาแล้วมันหมายถึง ความนึกคิด ความคิดรวบยอดที่เกิดขึ้นในจิต ของเรา ซึ่งโดยทั่วไปความสัมพันธ์ระหว่างตัวหมายและตัวหมายถึงมักจะไม่มีความเกี่ยวเนื่อง กัน ไม่เป็นเหตุเป็นผลซึ่งกันและกัน และไม่ได้อยู่ภายใต้กฎเกณฑ์ที่แน่นอน (arbitrariness of sign) สัญญะใด ๆก็ตามไม่ได้มีความหมายในตัวของมันเอง (intrinsic meaning) แต่ความหมาย

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> สุกัญญา หาญตระกูล, "ภาษา: สัญลักษณ์: วรรณคดี," <u>โลกหนังสือ</u> 5 (กุมภาพันธ์ 2525): 28-30.

ของสัญญะเป็นผลมาจากความสัมพันธ์เชิงแตกต่าง (differential relationship) ระหว่างสัญญะ
นั้น ๆ กับสัญญะอื่น ๆ ภายในระบบความหมาย เช่น คำว่า "รถยนต์" จะโดยเสียง หรือโดยรูปคำ
มันไม่ได้มีความหมายในตัวเองอะไรเลย เราสามารถได้ยินเสียงของคำนี้ ไม่ว่าจะด้วยการอ่าน
ออกเสียงหรือการออกเสียงในใจ ซึ่งเป็นด้านที่เป็นรูปธรรม ส่วนในด้านที่เป็นนามธรรมนั้น เป็น
ภาพที่เกิดขึ้นในใจ ซึ่งจะเป็นอย่างไรก็แล้วแต่มโนภาพ (representation) ของแต่ละคน โดยทั่วไป
ภาพของรถยนต์จะเป็นพาหนะที่ใช้ในการเดินทาง มีโครงภายนอกเป็นเหล็ก ภายในบรรจุด้วย
เครื่องยนต์ และมีล้อ 4 ล้อ ภาพที่เกิดขึ้นในจิตนี้ไม่ใช่ความหมายของรถยนต์ ที่เราสามารถเข้าใจ
และนึกภาพมันออกก็เพราะว่าเสียงหรือตัวหมายของคำว่า รถยนต์ มันแยกตัวเองออกจากคำว่า
เครื่องบิน เรือ แมว นก ฯลฯ มโนภาพที่เกิดขึ้นเกี่ยวกับรถยนต์เป็นผลของความสัมพันธ์เชิงแตก
ต่างระหว่างสัญญะที่ได้รับการบ่งชี้ (identity relationship) กับสัญญะอื่น ๆในระบบภาษาในกาละ
และเทศะในขณะนั้น ัเช่น รถยนต์อาจจะหมายถึงแค่พาหนะที่ใช้ในการเดินทางในทางบกให้
รวดเร็วขึ้น หรือบางคนอาจจะให้ความหมายรถยนต์ว่าเป็นเรื่องของเกียรติยศ อำนาจ ความ
ร่ำรวย (ขึ้นอยู่กับยี่ห้อ และราคาของรถยนต์แต่ละคัน?) ก็เป็นไปได้

ดังที่ได้กล่าวมาแล้ววาความหมายของสัญญะนั้นขึ้นอยู่กับสัญญะตัวอื่น ๆที่อยู่รอบ ๆตัว ของมัน เราไม่สามารถเข้าใจความหมายของสัญญะตัวเดียวโดด ๆได้โดยลำพัง การศึกษาภาษา ศาสตร์ในแบบ Saussure จึงแตกต่างจากการการศึกษาภาษาศาสตร์ในรูปแบบที่เน้นในเรื่อง วิวัฒนาการของคำ เช่น การศึกษารากศัพท์ย้อนกลับไปในอดีตที่จะทำให้ผู้ศึกษาสามารถเข้าใจ ความหมายดั้งเดิมของคำนั้น ๆ หรือร่องรอยของคำ ๆนั้นได้ แต่สำหรับ Saussure แล้ว เขาไม่เชื่อ ในเรื่องความต่อเนื่องของเวลา ในเมื่อภาษาเป็นระบบของสัญญะ ที่ไม่มีกฎเกณฑ์ที่แน่นอนตาย ตัว มีแต่เพียงความสัมพันธ์ในเชิงของกาละ และเทศะเท่านั้น (การศึกษาภาษาศาสตร์ในรูปแบบ ของ Saussure จึงเป็นการศึกษาที่ดูราวกับไม่มีประวัติศาสตร์ (ahistorical analysis) อย่างไรก็ ตามภาษายังคงดำรงอยู่ในมิติของประวัติศาสตร์ และเปิดต่อการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ในการ ศึกษาแบบนี้ก็ยังต้องให้ความสนใจต่อระบบความสัมพันธ์ซึ่งดำรงอยู่ ณ หวังเวลาใดหวังเวลาหนึ่ง โดยเฉพาะ 4

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> มาลี จันทโรธรณ์, "การเขียนปัญญาชน: ศึกษาตัวบทวาด้วยปัญญาชนในสังคมไทย ตั้งแต่พ.ศ. 2500-ปัจจุบัน," (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต คณะสังคมวิทยาและ มานุษยวิทยา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2538), หน้า 43.

<sup>4</sup> เรื่องเดียวกัน; หน้า 43-44.

## บริบท และการตีความ

ในแวดวงทางวิทยาศาสตร์นั้นการค้นหาความจริงจะขึ้นอยู่กับทฤษฎีและระเบียบวิธีที่ ใช้อยู่ แต่สำหรับทางสังคมศาสตร์นั้นเราให้ความสำคัญกับการตีความ "ตัวบท" (text) โดย เฉพาะอย่างยิ่งตัวบทที่ถือได้วาเป็นตนกำเนิด (original text) แน่นอนที่ "คำพูด" ที่กล่าวมาจาก ปากของ Socrates ย่อมสำคัญกวาหนังสือ The Republic ที่ Plato เขียนขึ้นมาจากความจำและ ความเข้าใจที่ตัวเขามีต่อ Socrates และแน่นอนหนังสือ The Republic ของ Plato ย่อมสำคัญกวา หนังสือที่กล่าวถึง Socretes ของ Leo Strauss

นั่นก็คือยิ่งสามารถได้มาซึ่ง ลายมือ หรือ คำพูด ต<sup>\*</sup>นฉบับของนักคิดนั้น ๆไต<sup>\*</sup>แล้วนำ มาตีความจะยิ่งเป็นการดี ในขณะที่ในทางวิทยาศาสตร์เราไม่เคยพบวาจะมีการไปค<sup>\*</sup>นหาเอาลาย มือ หรือ ด<sup>\*</sup>นฉบับที่เขียนโดยคนอยาง Isac Newton ในเรื่องกฎแห่งแรงโน<sup>\*</sup>มถวงมาตีความเลย

ตัวอย่างที่ผู้เขียนค่อนข้างจะชื่นชอบก็คือการที่ Umberto Eco นักเขียนและนักคิดทาง ด้านสัญวิทยา (semiotics) ชื่อดังชาวอิตาเลียนได้นำเอางานของ John Wilkins ที่ชื่อว่า Mercury; Or, the Secret and Swift Messenger ซึ่งกล่าวถึงความประหลาดใจที่ทาสชาวอินเดียนแดงผู้ซึ่งไม่ รู้จักหนังสือมีต่อจดหมายฉบับหนึ่ง เรื่องมีอยู่ว่า

ในสมัยที่เริ่มมีการค้นพบทวีปอเมริกาใหม่ ๆนั้นมีเรื่องเล่ากันว่า นายทาสคนหนึ่งได้ มอบหมายให้ทาสซึ่งเป็นชาวอินเดียนแดงนำตระกราที่บรรจุ tigs ซึ่งเป็นผลไม้ชนิดหนึ่งเดินทาง ไปส่งยังเพื่อนของนายทาสคนนั้น นอกจากที่ตระกรานี้จะบรรจุผล tigs แล้ว ภายในตระกรานาย จางได้เขียนจดหมายซึ่งระบุจำนวนของผล tigs ที่ฝากไปยังเพื่อนของเขาด้วย ในระหวางทางทาส อินเดียนแดงก็ได้แอบกินผลไม้ไปจำนวนหนึ่ง เมื่อเพื่อนของนายทาสนั้นได้รับตระกราผลไม้และ ได้อานจดหมายที่ระบุถึงจำนวนผล tigs นั้นก็รู้ว่าทาสอินเดียนแดงได้แอบกินผลไม้ในระหว่างทาง ส่วนหนึ่ง สำหรับทาสอินเดียนแดงนั้นเมื่อถูกจับได้ก็รู้สึกสงสัยว่าทำไมเพื่อนของนายทาสจึงได้รู้ ว่าเขาได้แอบกินผลไม้ไปในระหว่างทาง ทาสอินเดียนแดงนั้นจึงได้คิดไปว่าจดหมายที่อยู่ในตระ กรานี่เองเป็นผู้ที่บอกถึงเรื่องที่ตนแอบกินผลไม้ในระหว่างทาง

และเมื่อนายทาสได้มอบหมายให้ทาสผู้นั้นนำผล figs ไปส่งอีกครั้ง เพื่อป้องกันไม่ให้ จดหมายที่อยู่ในตระกรารายงานว่าตนแอบกินผลไม้ในระหว่างทาง ทาสอินเดียนแดงจึงได้นำผล Figs ไปแอบกินขางหลังก้อนหินขนาดใหญ่ก้อนหนึ่ง แต่อย่างไรก็ตามเมื่อไปถึงยังที่หมายคนที่ได้ รับผลไม้ก็ยังรู้อยู่ดีว่าทาสนั้นได้แอบกินผลไม่ไปจำนวนหนึ่งระหว่างทาง หลังจากนั้นทาสอินเดียนแดงก็ได้ยกย่องจดหมายนั้นว่าเป็นสิ่งวิเศษซึ่งสามารถรู้ถึงการ กระทำของเขาได้ (แม้วาจะไปแอบกินผลไม้หลังก้อนหินแล้วก็ตาม) รวมทั้งสัญญาวาจะชื่อสัตย์ กับนายทาสต่อไป

Eco ได้สมมติวาจดหมายที่ทาสผู้นี้นำไปมีข้อความว่า "สหายที่รัก, ในตระกราที่ทาส ของฉันนำมาให้นั้นบรรจุไปด้วยผล figs 30 ผล . . . " และถ้าเกิดว่าในระหว่างทางทาสผู้นี้ถูกฆ่า โดยใครคนหนึ่ง ผล figsทั้ง 30 ผลก็ถูกใครคนนี้กินไปจนหมด ตระกราที่ใส่ผลไม้มาก็ถูกทำลาย ไปด้วย เหลืออยู่สิ่งเดียวก็คือจดหมายฉบับดังกล่าวซึ่งก็ถูกใครคนนั้นยัดใส่เข้าไปในขวดปิดปาก ขวด และนำไปโยนลงไปในทะเล

หลังจากนั้นประมาณ 70 ปีเกิดมีคนที่ชื่อว่า Robinson Crusoe เกิดไปพบขวดใบนี้เข้า และเมื่อนำเอากระดาษข้างในออกมาอานก็จะพบว่า ในกระดาษกล่าวถึง ทาส ตระกรา และผล figs จำนวน 30 ผล สำหรับคนที่เข้าใจภาษาอังกฤษอย่าง Crusoe จดหมายฉบับนี้กล่าวถึงผล figs ไม่ใช่ลูกแอ๊ปเปิ้ล หรือตัวยูนิคอร์นอย่างแน่นอน แต่คำถามสำหรับเขาก็คงจะเป็น "แล้ว ไอ้ผล figs นี้มันอยู่ไหนแล้ว?"

แต่ถ้าจดหมายฉบับนี้เกิดตกไปอยู่ในมือของผู้ที่ศึกษาทางด้านภาษาศาสตร์ hermeneutics หรือ สัญวิทยา ขึ้นมา สิ่งที่ตามมาก็คงจะเป็นการตีความต่าง ๆนานา เช่น เป็นการส่งสาส<sup>์</sup>นลับเพื่อขอความช่วยเหลือทางทหาร ผล fig หนึ่งผลอาจจะแทนจำนวนทหาร 1,000 คน หรือตระกราอาจจะแทนคำด้วยคำว่า กองทหาร หรือแม้กระทั่งข้อความในจดหมายอาจจะเป็นโคลงที่กล่าวถึงพระผู้เป็นเจ้าก็ได้ ฯลฯ <sup>5</sup>

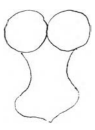
จุดมุ่งหมายที่ได้ยกเอาเรื่องนี้ขึ้นมาก็เนื่องจากว่า ตัวบทหลาย ๆชิ้นเมื่อตกทอดมาใน ยุคสมัยที่แตกต่างกันไปการตีความ และการที่จะทำความเขาใจในตัวบทนั้น ๆก็มีหลาย ๆจุดที่แตก ต่างไปจากเดิม และก็บ่อยครั้งที่มันไม่ได้มีความคล้ายคลึงกับของเดิมเลย จุดสำคัญของความ แตกต่างมันไม่ได้อยู่ที่ตัวบท แต่กลับอยู่ที่ผู้ที่ตีความและบริบทรอบ ๆตัวของผู้ที่ตีความมากกว่า

สิ่งที่ไม่สามารถที่จะปฏิเสธได้ก็คือ ความแตกต่างที่เกิดขึ้นจากตัว "ผู้ส่งสาร" (The sender) - ไม่ว่าจะอยู่ในบทบาทของ ผู้พูด ผู้เขียน หรือผู้กระทำ เช่น หัวเราะ ร้องไห้ กระพริบตา ฯลฯ - ตัว "ผู้รับสาร" (The addressee) - ไม่ว่าจะอยู่ในบทบาทของ ผู้ฟัง ผู้อ่าน หรือผู้ที่ทำการ

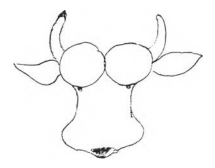
See Umberto Eco, <u>The Limits of Interpretation</u>, (Indianapolis: Indiana University Press, 1990), pp. 1-5.

ตีความ - และบริบทที่แวดล้อมทุกผ่ายอยู่ (context) ไม่ว่าจะเป็นเรื่องของเวลา สถานที่ อุปนิสัย ใจคอ อารมณ์ อุดมการณ์ สภาพการรับรู้ ฯลฯ ที่หล่อหลอมให้แต่ละคนมีความแตกต่างกันไป

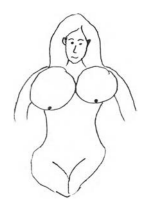
แนวความคิดเรื่องบริบทจะสามารถเข้าใจได้โดยง่ายเมื่อเรานึกถึงตอนที่เรากำลังเล่น ภาพต่อ (jigsaw) ซึ่งชิ้นแต่ละชิ้นยากที่จะเดาได้วาเป็นรูปของอะไร การคาดเดาของเรานั้นมักจะ พลาดเมื่อเราไม่เคยเห็นภาพรวมของแต่ละส่วนที่เรากำลังจะต่อ



รูปที่เรากำลังเห็นอยู่ข้างบนนี้ ไม่สามารถบอกได้อย่างชัดเจนว่าเป็นรูปของอะไร เมื่อไร้ ซึ่ง "บริบท" แล้วแต่ละคนที่เห็นก็จะเดาไปต่าง ๆกันไปแล้วแต่ความนึกคิดของแต่ละคน แต่ถ้า เรานำไปวางในบริบทของมัน เช่น



ภาพที่เราเห็นจะทำให เรารู้ได้ทันทีว่ามันเป็นรูปหน้าการ์ตูนของวัว



และในทำนองเดียวกัน เมื่อเรานำไปใส่ในอีกบริบทหนึ่งสิ่งที่เราเห็นกลับเป็นรูปของ การ์ตูนผู<sup>้</sup>หญิงโป<sup>ี 6</sup>

นั่นก็คือการตีความหรือทำความเข้าใจในเรื่องของข้อมูลหรือเรื่องของ "ตัวบท" ของ คนแต่ละคนหลีกเลี่ยงไม่ได้แลยในเรื่องของ พื้นฐานจิตใจ (presupposition) ที่แต่ละคนมี ซึ่ง สามารถกล่าวได้ว่ามนุษย์แต่ละคนมี ความเป็นประวัติศาสตร์ (historicity) <sup>7</sup> ในตัวของแต่ละคน

ยกตัวอย่างง่าย ๆใกล้ ๆ ตัวของผู้เขียน เมื่อตอนยังเด็กผู้เขียนชอบรับประทานหมูสะเต็มาก มีอยู่วันหนึ่งด้วยด้วยความเป็นเด็ก (หรือจะเป็นความตะกละ?) ผู้เขียนก็รับประทานหมูสะเต๊ะที่คุณพ่อชื้อมาให้จำนวนมาก ผลก็คือในตอนกลางคืนเกิดอาการปวดท้องจนต้องนำส่งโรง พยาบาล สาเหตุก็คืออาหารเป็นพิษ นับตั้งแต่นั้นผู้เขียนก็ไม่เคยมีความรู้สึกที่อยากจะรับประทาน หมูสะเต๊ะอีกเล ซึ่งก็คงจะคล้ายกับอีกหลาย ๆคนที่มีความรู้สึกผังใจกับบางสิ่งบางอย่าง เช่น ดาราผู้หญิงบางคนออกมาให้สัมภาษณ์วาเกลียดแมลงสาป เนื่องจากในตอนเด็กเคยถูกแมลงสาปบิน ไปบินมารอบ ๆ ตัว (ซึ่งบริบทในระดับนี้เป็น บริบทในระดับที่ละเอียดที่สุด คือตัวบัจเจกบุคคล ที่ สภาวะตัวตนมีความสัมพันธ์กับเวลาและสถานที่ หรือกล่าวได้วามีมุมมองการเข้าใจตีความสรรพ สิ่งของเราเป็น individual context รายละเอียดจะได้กล่าวในช่วงไป)

<sup>้</sup>ใชยันต์ ไชยพร, "ประวัติศาสตร์: วิถีแห**่**งความพยายามของมนุษย์ต่อความรู้ของเทพ เจ้า," <u>วารสารธรรมศาสตร์</u> 19 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2536) : 65.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>ไชยันต์ ไชยพร, "Hermeneutic: ศาสตร์แห**่**งการตีความ," <u>อักษรศาสตร์</u> 26 (มกราคม-มิถุนายน 2537): 19.

จากรูปภาพที่ยกตัวอย่างมาข้างต้น ถ้านำมาถามคนหาคน คำตอบที่ได้ก็คงจะมีได้ถึง หาอย่าง ซึ่งมันขึ้นอยู่กับว่าคนๆนั้นมี "พื้นฐานจิตใจ" หรือ "ความเป็นประวัติศาสตร์" ในส่วน ของแต่ละคนอย่างไร

## บริบทและปัญหาของบริบท

ปัญหาสำคัญในเรื่องของบริบทก็คือ เรื่องขอบเขตของบริบทนั้นเอง คงจะง่ายขึ้นถ้าเรา จะหันมานึกถึงเรื่องของการเล่นต่อภาพอีกครั้ง ในการเล่นต่อภาพแต่ละภาพย่อมจะต้องมีการ กำหนดว่าภาพที่เราจะต่อเป็นภาพของอะไร ตัวคำเฉลยนั่นเองจะเป็นกรอบและขอบเขตในการ เล่นต่อภาพ เช่น ถ้าความตั้งใจของเจ้าของภาพกำหนดให้ภาพเมื่อทำการต่อสำเร็จแล้วเป็นรูป ของผู้หญิงโป การที่เราจะนำซิ้นส่วนภาพแต่ชิ้นมาต่อเป็นรูปอื่นย่อมจะไม่ตรงกับความตั้งใจของ เจ้าของภาพอย่างแน่นอน

ขอบเขตหรือกรอบของภาพแต่ละภาพจะช่วยให้คนที่ทำการต่อภาพต่อได้ง่ายขึ้น อย่างไรก็ตามการตีความตัวบทหรือเอกสารบ่อยครั้งที่ผู้ที่ทำการตีความไม่สามารถรู้ได้ว่า ตรงไหน คือขอบเขตหรือกรอบของตัวบทหรือเอกสารนั้น ๆ นั่นก็คือผู้ตีความไม่สามารถที่จะรู้ได้ว่าอะไรคือ บริบทที่แท้จริงที่จะวางการศึกษางานชิ้นนั้น ๆเพื่อให้เกิดความถูกต้องและสมบูรณ์ที่สุด

สำหรับข้อมูลรายละเอียดของตัวบทแต่ละชิ้นนั้นมักไม่ได้อยู่เป็นที่เป็นทางที่ใดที่หนึ่ง แต่จะอยู่อย่างกระจัดกระจายตามที่ต่าง ๆกัน และบ่อยครั้งอีกเหมือนกันที่ข้อมูลต่าง ๆเหล่านี้ได้ รับการศึกษาและตีความมาจากผู้สนใจคนอื่น ๆแล้ว เช่น ในกรณีของคุณสุวรรณก็มีทั้งพระบาท สมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว กรมพระยาดำรงราชานุภาพ และอีกหลายท่าน ซึ่งแต่ละท่านเองก็ มี "พื้นฐานจิตใจ" และ "ความเป็นประวัติศาสตร์" ต่างกันไป

ซึ่งในการศึกษาข้อมูลเหล่านี้ผู้ที่ศึกษาในระยะหลังมักละเลยไปว่า ข้อมูลต่าง ๆที่ตน กำลังศึกษาได้ผ่านการศึกษาตีความมาจากบุคคลอื่นก่อนหน้านี้แล้ว ข้อมูลและหลักฐานที่เราได้ ยกขึ้นมาอ้างในแต่ละชิ้นจึงหลีกเลี่ยงไม่ได้เลยที่จะแฝงไว้ซึ่ง "อคติ" (prejudice) ของผู้ที่ศึกษา ตีความไว้ก่อนหน้านี้ เช่น เรื่องของคุณสุวรรณ (ในการตีความของพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้า เจ้าอยู่หัว) เรื่องของคุณสุวรรณ (ในการตีความของสมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ) หรือ เรื่องของคุณสุวรรณ (ในการตีความของนาย ก. หรือนาย ข. หรือนาย ค. ฯลฯ)

ปัญหาของผู้ที่ตีความก็คือมักจะละเลย หรือจงใจที่จะละเลยวงเล็บที่ต่อท้ายของข้อมูล ต่าง ๆ ซึ่งผลที่ตามมาก็คือปัญหาที่ได<sup>้</sup>กล่าวไปแล้วในเรื่องของการขาดซึ่งกรอบและขอบเขตที่ ผู้ตีความจะจัดวางข้อมูลที่ตนด้องการศึกษาตีความ เนื่องจากแต่ละข้อมูลต่างก็ประกอบไปด้วย "อคติ" ในส่วนของตน จนบางครั้งก็ไม่สามารถที่จะรู้ได้ว่าข้อมูลไหนใช้ได้ หรือข้อมูลไหนที่ใช้ไม่ ได้ ข้อมูลไหนที่จริง หรือจริงกว่า หรือไม่จริง ซึ่งท้ายที่สุดคงมีบางคนที่ต้องกล่าวว่า "เรานาจะมี เครื่องย้อนเวลาสักเครื่องจะได้ย้อนไปดูให้กันเลยว่าอะไรจริง อะไรไม่จริง" หรือไม่ก็ "นี่ถ้าคุณ สุวรรณ - หรือสุนทรภู่ หรือ Plato ฯลฯ - ยังไม่ตายเราคงจะได้เชิญเธอ/เขามาสัมภาษณ์ให้รู้ไป เลยว่าเรื่องมันเป็นอย่างไร?"

อย่างไรก็ตามแม้ว่าเราจะสามารถย้อนเวลากลับไปได้ หรือเจ้าของตัวบทที่เราต้องการ ศึกษาจะยังมีชีวิตอยู่มันก็ยังไม่แน่เสมอไปว่า พวกเขา/เธอเหล่านั้นจะยังคงคิดเหมือนเดิมอยู่หรือ ไม่? ตัวอย่างง่าย ๆ ในตอนเป็นเด็กผู้เขียนชอบรับประทานแตงโมมาก แต่ปัจจุบันกลับไม่ค่อย ชอบรับประทานผลไม่ชนิดนี้แล้ว ความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นในลำดับความคิดของบุคคลนั้น งาน ประเภทที่ศึกษาประวัติความคิดของบุคคล เช่น ความคิดทางการเมืองของ . . . . . สามารถชี้ให้ เห็นถึงความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นในความคิดของคนได้อย่างค่อนข้างชัดเจน ในสถานที่และเวลา หนึ่งเราจะมีความคิดแบบหนึ่ง และในอีกสถานที่และเวลาหนึ่งซึ่งต่างกันเราก็สามารถมีความคิดที่ แตกต่างกันออกไปได้

และที่กล่าวมาข้างต้นยังไม่นับรวมถึงลักษณะบางอย่างที่ช่อนอยู่ในด้วบท เช่น การ เสียดสีประชดประชัน (satire) การช่อนความหมายโดยกล่าวตรงกันข้าม (irony) การล้อเลียน (parody) การอุปมาอุปมัย (metaphor) ฯลฯ บางครั้งหรือบ่อยครั้งที่เราเองก็ไม่สามารถรู้ได้ว่า ความจริงแท้ (truth) มันอยู่ตรงไหน? ถ้าเราเพียงแต่ศึกษาตัวบทโดยปราศจากการพิจารณาถึง บริบทรอบ ๆตัวของเจ้าของตัวบทนั้น ๆ

ในหนังสือที่ชื่อ The Dilemma of Context (1989) ของ Ben-Ami Scharfstein ได้ แบงบริบทออกเป็น 5 ประเภท ดังต่อไปนี้ คือ

- Microcontext
- Correlative context
- Macrocontext
- Metacontext
- Universal หรือ Meta-metacontext

- Microcontext คือบริบทในระดับที่ย่อยที่สุด เป็นการพิจารณาบริบทในด้านการใช้คำ ภาษาต่าง ๆ รวมถึงบริบทส่วนตัวของเจ้าของตัวบทด้วย (personal context) ซึ่งบุคคลแต่ละคนจะ มีปัจเจกภาพเฉพาะที่ถ่ายทอดมาในวิธีการนำเสนอตัวบทของเขา/เธอด้วย นั้นก็คือแต่ละตัว บุคคลจะมีรูปแบบ (style) การนำเสนอตัวบทที่ต่าง ๆกันไป เช่น การใช้คำ การวางรูปประโยค การใช้ไวยกรณ์ต่าง ๆ และสิ่งสำคัญที่เราไม่อาจที่จะมองข้ามไปได้เลยก็คือ ความตั้งใจของเจ้าของ ตัวบท (intention) ในการนำเสนอ มิฉะนั้นแล้วอาจจะก่อให้เกิดความคลาดในการตีความได้

- Correlative context บริบทในรูปแบบนี้เป็นสิ่งที่เกี่ยวข้องกับตัวบทหรือข้อมูลที่เรา กำลังทำการศึกษาอยู่ เช่น ถ้าเรากำลังทำการศึกษาเรื่องการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองในปี พ.ศ. 2475 ข้อมูลและงานที่เกี่ยวข้องกับเรื่องนี้ไมวาจะเป็นการศึกษาของ อ.ชัยอนันต์ หรือของ อ. นครินทร์ หรือใครก็ตามย่อมถือว่าเป็น correlative context ด้วยกันทั้งสิ้น อย่างไรก็ตามสิ่งที่เรา กำลังจะศึกษาอย่างแท้จริงก็คือ บริบทของเรื่องเหตุการณ์ความเปลี่ยนแปลงในปี พ.ศ. 2475 แต่ งานที่กล่าวถึงเรื่องดังกล่าวนี้เราก็ไม่สามารถที่จะทิ้งไปได้เลย

แด่ละงานต่างก็มีบริบทของตัวมันเอง ไม่ว่าจะเป็นบริบทของ อ.ชัยอนันต์ หรือบริบท ของ อ. นครินทร์ หรือบริบทของผู้ศึกษาคนอื่น ๆ และเมื่อเราต้องการที่จะศึกษาในเรื่องเดียวกัน งานของเราก็ย่อมต้องมีบริบทของตัวเองอยู่เหมือนกัน ซึ่งผลของการตีความที่ตามมาก็คือการ ปะทะประสานระหว่างบริบทที่มีอยู่อย่างหลากหลายของข้อมูลและงานที่เกี่ยวข้อง แม้ว่างานจะพูด ถึงเรื่องเดียวกันแต่ผลที่ได้อาจจะไม่เหมือนกันก็เป็นไปได้

- Macrocontext เป็นบริบทที่เกี่ยวข้องอย่างกว้างขวาง ครอบคลุม และมีลักษณะเป็น impersonal อันได้แก่สภาพทางสังคม วัฒนธรรม และการถกเถียงกันของสำนักคิดต่าง ๆ (schools of thought) ซึ่งแตกต่างกับ Microcontext ที่เกี่ยวข้องกับเรื่องที่มีลักษณะเป็น personal หรือ subpersonal

ตัวอยางของบริบทประเภทนี้ก็คือ ถ้าเราจะศึกษาในเรื่องการเปลี่ยนแปลงทางการเมือง ในปี พ.ศ. 2475 เราก็ต้องศึกษาสภาพแวดล้อมที่เกิดขึ้นในช่วงเวลานั้น รวมทั้งก่อนหน้า ไม่ว่า จะเป็นเรื่องของเศรษฐกิจ สังคม และการเมือง อันจะนำมาซึ่งสาเหตุของการเปลี่ยนแปลงในปี 2475 นั่นก็คืออาจจะต้องมีการศึกษาย้อนหลังไปถึงสมัยรัชกาลที่ 5 ว่ามีรากเหง้าของการเปลี่ยน แปลงมาอย่างไร

- Metacontext บริบทประเภทนี้สามารถเข้าใจได้ด้วยการพิจารณาถึงวิธีการคิด วิธีการ ตั้งคำถามของคนในสังคมหนึ่ง ๆ เช่น เช่น คนจีน คนไทย คนกรีก ฯลฯ ซึ่งคนในแต่ละสังคมก็ ย่อมจะมีวิธีการที่เป็นลักษณะที่เป็นของตนเอง บริบทประเภทนี้จึงครอบคลุมอย่างกว้างขวางกว่า Macrocontext ในเรื่องของเวลาและสถานที่

- Meta-metacontext คือบริบทสากลที่พยายามนำเอาบริบทประเภทต่าง ๆที่ได้อธิบาย ผ่านมาแล้วมาผสมผสานรวมกัน เพื่อสร้างความเข้าใจร่วมกันที่มีลักษณะเป็นสากลไม่ถูกจำกัดไว้ ด้วยเวลาและสถานที่ ตัวอย่างเช่นงานของ Marx, Weber, Durkheim และที่ค่อนข้างชัดเจนในรูป แบบของการมองบริบทสากลในลักษณะของอภิปรัชญาก็คืองานของ Hegel

อย่างไรก็ตามแม้วาจะได้มีการแบ่งประเภทบริบทออกเป็นประเภทต่าง ๆย่อยลงไป แด่ ท้ายที่สุดเราก็ไม่สามารถที่แยกบริบททั้งห้าออกได้อย่างชัดเจน เพราะในความเป็นจริงบริบท ต่าง ๆเหล่านี้ต่างก็ขึ้นอยู่แก่กัน นั่นก็คือบริบทสากลต่างก็ต้องประกอบด้วยบริบทย่อย ๆลงไป ในขณะเดียวกันบริบทย่อย ๆเหล่านี้ต่างก็ตกอยู่ภายใต้อิทธิพลในการกำหนดความเป็นไปของบริบท ที่ใหญ่กว่า

ยกตัวอย่าง ถ้าเราต้องการที่จะศึกษาในระดับของ Microcontext เช่น ความคิดของ นาย ก. เราก็หลีกเลี่ยงไม่ได้ที่จะต้องศึกษาในเรื่องของสังคม วัฒนธรรม ฯลฯ ซึ่งอยู่รอบ ๆตัวนาย ก. ที่เป็นตัวกำหนดให้นาย ก. ต้องคิดในเรื่องใด ๆ ซึ่งเรื่องเหล่านี้ก็คือ Macrocontext นั่นเอง หรือแม้กระทั่งในเรื่องการศึกษาในระดับของบริบทสากลก็คงจะเป็นไปไม่ได้ถ้าเราไม่นำเอาบริบท ที่มีระดับที่เล็กลงไปนำมารวมเข้าด้วยกัน ปัญหาที่เกิดขึ้นจึงกลายเป็นเรื่องที่วนเวียนไม่รู้จบ เหมือนกับคำถามที่ว่า "ไก่กับไข่อะไรเกิดก่อนกัน?" <sup>8</sup>

สำหรับการตีความนั้นเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องอย่างใกล้ชิดระหว่าง ตัวตนของผู้ตีความ และ เวลา-สถานที่ อย่างที่ได้กล่าวมาแล้วว่ามนุษย์แด่ละคนก็ล้วนแล้วแต่มีพื้นฐานทางจิตใจ และ ความเป็นประวัติศาสตร์ที่ต่าง ๆกันไป ซึ่งความคิดในการตีความที่ให้ความสำคัญกับเรื่องของ บริบทนั้นสามารถแบ่งได้เป็น 2 พวกใหญ่ๆ โดยที่แต่ละผ่ายต่างก็พยายามที่จะสนับสนุนความคิด ของตนและแสดงความไม่เห็นด้วยกับความคิดของอีกผ่ายหนึ่ง

ฝ่ายแรกอ้างว่ามนุษย์มีสภาวะที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ คือมีความเป็นประวัติศาสตร์ และพื้น ฐานทางจิตใจของแต่ละบุคคลและแต่ละยุคสมัย แม้ว่าความพยายามที่จะทำความเข้าใจบริบททาง ภาษา และบริบททางประวัติศาสตร์ก็ไม่สามารถทำให้สามารถขจัดอคติที่เกิดขึ้นจากการใช้สายตา แห่งปัจจุบันมองภาพแห่งอดีตไปได้ การหา "ความจริง" (เณะก) จากประวัติศาสตร์จึงเป็นเรื่องที่ เป็นไปไม่ได้ ดังนั้นความจริงที่หามาได้ในยุคหนึ่ง ๆ จึงจะไม่เป็นความจริงในอีกยุคหนึ่งเมื่อคนใน อีกยุคได้พยายามที่จะตีความ หรือตีความขึ้นอีกครั้ง

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ไชยันต์ ไชยพร, "ประวัติศาสตร์: วิถีแห**่**งความพยายามของมนุษย์ต**่**อความรู้ของเทพ เจ้า," หน้า 67-70.

ฝ่ายที่สองได้อางถึงความต่อเนื่องของมนุษยชาติ ประวัติศาสตร์ที่ต่อเนื่องไม่ขาดตอน และความสามารถ(พิเศษ)ของนักประวัติศาสตร์ที่สามารถที่จะสวมหัวใจของคนในยุคก่อนเพื่อที่ จะทำความเข้าใจชีวิตในอดีตได้ โดยเฉพาะเมื่อมองย้อนกลับไปในอดีตก็ย่อมที่จะสามารถเข้าใจ นักคิดยุคก่อนได้ดีเสียยิ่งกว่าตัวของนักคิดยุคก่อนเสียอีก <sup>9</sup>

# บทบาทของผู้อาน และความจำกัดของการตีความ

นับตั้งแต่ทศวรรษที่ 70 เป็นต้นมาในสังคมตะวันตกนั้นได้เกิดความเปลี่ยนแปลงขึ้น ในเรื่องทฤษฎีของการตีความตัวบท โดยที่ก่อนหน้านั้นการตีความตัวบทมักจะเน้นไปที่ตัวของ "ผู้แต่ง" เป็นสำคัญ ในขณะที่ในยุคนี้บรรดานักคิดทางด้านภาษาศาสตร์ และ (สัญวิทยา) semiotics ได้ทันไปให้ความสนใจที่ "บทบาทของผู้อาน" เป็นพิเศษ ทฤษฎีการตีความที่เกิดขึ้น มากมายในช่วงนี้ไม่ว่าจะเป็น hermeneutics, the aesthetics of reception, reader-response criticism, semiotic theories of interpretative cooperation ตลอดจนกลุ่ม deconstruction ใน สหรัฐอเมริกาที่ได้รับอิทธิพลมาจากความคิดของนักปรัชญาชาวฝรั่งเศส Jacques Derrida ต่างก็มี จุดที่สนใจร่วมกันอยู่อย่างหนึ่งคือ รากเหง้าของปรากฏการณ์ในเรื่องของตีความ (the textual roots of interpretative phenomenon) ซึ่งไม่ได้มีความหมายแค่ปฏิกิริยาหรือผลที่เกิดขึ้นในเรื่อง ของการเป็นผู้อานเท่านั้น แต่หมายถึงหน้าที่ของผู้ตีความในการสราง (construction) ตัวบทด้วย ไม่ว่าจะเป็นเรื่องของการอธิบายเรื่อง การแต่งเติมเรื่อง ฯลฯ สิ่งที่เกิดขึ้นไม่ใช่เรื่องของกระบวน การในการสืบสานตัวบท (generative process) ให้ดำรงอยู่ต่อไป หน้าที่ที่สำคัญในกระบวนการ ตีความได้เปลี่ยนแปลงมาอยู่ที่ตัวผู้รับสารเสียแล้ว สิ่งที่เกิดขึ้นไม่ใช่เพียงการตีความตัวบทในแง่ ของวรรณกรรม หรืองานศิลปะเทานั้น แต่ครอบคลุมไปถึงการสื่อสารที่ใช้กันอยู่ในชีวิตประจำ วันของคนเราด้วย ซึ่งก็คือความหมายของสื่อทุกสื่อต่างก็ขึ้นอยู่กับตัวผู้รับสื่อนั้นจะเลือกรับ และตี ความสื่อนั้นอยางไร อันนำมาซึ่งกระบวนการตีความอันไม่รู้จบ (open-ended) 10

อาจจะกล่าวได้ว่าหลังจากที่ในแวดวงปรัชญา Friedrich Nietzsche ได้ประกาศว่า "พระเจ้าได้ตายไปแล้ว" (God is dead) ปรากฏการณ์ที่กำลังเกิดขึ้นในแวดวงวรรณกรรมก็คือ การประกาศว่า "ผู้แต่งได้ตายไปแล้ว" (The Death of the Author) เหมือนกันโดย

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> อ้างแล้ว, ไชยันต์ ไชยพร, "Hermeneutics: ศาสตร์แห**่**งการตีความ," หน้า 21.

Eco, The Limits of Interpretation, pp. 44-45.

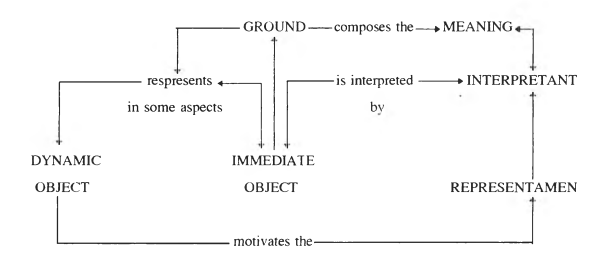
Roland Barthes "แม้ว่าทั้งสองประเด็นดูแล้วจะไม่มีความคล้ายคลึงกันเลย แต่จุดร่วมก็คือ การสูญเสียศรัทธาในสิ่งที่พวกเขาได้กลาวไปวาได้ตายไปแล้ว สำหรับแวดวงวรรณกรรมการตาย ของผู้แต่งได้เปิดประตูให้กับผู้สนับสนุนบทบาทของผู้อ่านให้มีอำนาจและเสรีภาพที่จะจัดการกับ งานเขียนที่พวกเขากำลังอานอยู่ ไม่ใช่ต้องอยู่ภายใต้อำนาจของผู้แต่งเหมือนที่เคยเป็นมา ดังที่ ได้กล่าวถึงยุคสมัยปัจจุบันไว้ว่า "มีแต่คนที่เขียนราวกับว่าไม่มีอะไรนอกจากตัวบท" และสำหรับพวกที่ยึดติดอยู่กับเรื่องของตัวบท (textualism) คนพวกนี้สามารถแบ่งออกได้เป็น 2 ประเภท ประเภทแรกไม่ให**้**ความสนใจกับจุดมุ่งหมายของผู้แต่ง (the intention of the author) มุ่งอยู่แต่เพียงรูปแบบความสัมพันธ์ที่ปรากฏอยู่ในตัวบทเท่านั้น โดยพวกเขาคิดว่าสิ่งที่ปรากฏอยู่ ในตัวบทเพียงพอที่จะทำให้พวกเขาเป็นนักอานในอุดมคติได้ (the ideal reader) ส่วนประเภทที่ สองการอ่านของพวกเขาสนใจก็แต่จะอ่านตัวบทนั้นอย่างไรให้ผิดเพี้ยนไปจากเดิมเท่านั้น โดยที่พวกเขาจะจัดการทุกวิถีทางเพื่อให้มันเป็นไปตามความต้องการของพวกเขา ความเหมือนกันของทั้งสองกลุ่มก็คือพวกเขาทั้งหมดปฏิเสธที่จะคิดว่าความจริงอันเป็นสัจจะ (truth) มีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับความเป็นจริง (reality) ที่สำคัญพวกเขาสามารถที่จะค้น หาความลับที่มีอยู่ในตัวบทได้มากกว่าที่ผู้แต่งได้คิดไว้เสียอีก ส่วนความแตกต่างระหว่างคนสอง ประเภทนี้ก็คือ ประเภทแรกพวกเขาไม่ได้คิดวาพวกเขาสร้างสรรค์ (creation) อะไรขึ้นจากตัวบท สิ่งที่พวกเขาต้องการก็คือการค้นหาสิ่งที่ช่อนอยู่ต่างหาก (discovery) ถ้าเพียงพวกเขาสามารถจัด การกับตัวบทนั้นไดอยางถูกต้อง ส่วนประเภทที่สองนั้นพวกเขาไม่สนใจว่าสร้างสรรค์หรือค้นหา อะไรจากตัวบท พวกเขาพอใจที่จะทำอยางไรกับตัวบทก็ได้ 12

ในอิตาลี Umberto Eco นักเขียนและผู้เชี่ยวชาญทางด้านสัญวิทยา ได้ผลิตงานใน ทำนองเดียวกับนี้ขึ้นมาเหมือนกัน อาทิ A Theory of Semiotics (1976), The Role of the Reader (1979). Semiotics and the Philosophy of Language (1984) โดยที่งานที่กลาวมานี้ ยืนอยู่บนความคิดของ Charles Sanders Peirce ในเรื่องของ unlimited semiosis โดยที่ Peirce ได้ให้คำจำกัดความ "semiosic" ไว้ว่า เป็นการกระทำ อิทธิพล หรือความเกี่ยวข้องอันเกิดขึ้นจาก ความสัมพันธ์ของปัจจัย 3 ตัว คือ 1. สัญญะ (sign) 2. สิ่งที่สัญญะนั้นอา้งถึง (object) ซึ่ง สามารถแยกออกได้เป็น 2 ลักษณะคือ immediate object และ dynamic object โดยที่

Roland Barthes, "La mort de l'auteur," Manteia 5 (1968), p. 16. อ้างถึงใน เจตนา นาควัชระ, แนวทางการประเมินคุณค่าวรรณคดีในวรรณคดีวิจารณ์เยอรมัน ฝรั่งเศส และ อังกฤษ-อเมริกัน ในศตวรรษที่ 20 เอกสารทางวิชาการหมายเลข 2/019 (มูลนิธิโครงการตำรา สังคมศาสตร์ และมนุษยศาสตร์: สิงหาคม 2527), หน้า 116.

Richard Rorty, Consequences of Pragmatism, (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1989), pp. 151-152.

immediate object คือ สิ่งที่สัญญะนั้นได้แสดงความเป็นตัวแทนออกให้เห็น เช่น หมู หมา ส่วน dynamic object คือ ลักษณะหลาย ๆอย่างที่ทำให้ความแน่ชัดสำหรับสัญญะนั้นในการแสดงความ เป็นตัวแทน เช่น เป็นหมูที่ผอม ดำ หรือ เป็นหมาขาเป๋ มีตาเดียว สีน้ำตาล และ 3. interpretant ซึ่งหมายถึง สิ่งอื่นนอกเหนือไปจากสิ่งที่สัญญะนั้นได้อางถึงไปแล้ว (another representation which is referred to the same object)



ยกตัวอยางเช่น ในการตีความคำว่า "หมู" เมื่อตัวผู้ตีความได้ยินหรือได้เห็นสัญญะ ตัวนี้ การที่ผู้ตีความสามารถที่จะเข้าใจว่าสัญญะตัวนี้หมายถึงอะไรได ้ก็เพราะว่าสัญญะตัวนี้เป็นที่ ตกลงกันในสังคมนั้น ๆ แล้ววามันเป็นตัวแทนของ "สิ่ง" ใด สัญญะซึ่งเป็นตัวแทนของสิ่งที่กำลัง ถูกอางถึงจะถูกนำไปเทียบเคียงกับลักษณะอันเป็นพื้นฐานของสิ่งนั้น (ground) หรืออาจจะเรียก ว่าลักษณะร่วมของสิ่งนั้น (common character) ก็ได ้ความแตกต่างและความเหมือนเมื่อถูกเทียบ เคียงกับลักษณะพื้นฐานของสิ่งที่กำลังถูกตีความจะปรากฏขึ้นในจิตใจของผู้ตีความ (representamen) เช่น เราเข้าใจร่วมกันวาหมูก็คือสัตว์สี่เท้าชนิดหนึ่ง มีรูปรางอ้วน ผิวหนังออก ชมพูเรื่อๆ มีจมูกขนาดใหญ่ ซึ่งความแตกต่างระหว่าง "สัญญะ" กับ representamen ก็คือ สัญญะถูกใช้ในกระบวนการสื่อสารที่เกิดขึ้นจริง ในขณะที่ representamen เป็นนามธรรมที่เกิดขึ้น ในจิตมนุษย์ สำหรับ Peirce แล้วการตีความสัญญะหนึ่งๆ สิ่งที่เกิดขึ้นใหม**่**จากการตีความของเขา ไม่ใช่แค่สิ่งที่สัญญะนั้นอ้างถึงเท่านั้น แต่มันได้กลายเป็นสิ่งอีกสิ่งหนึ่งที่มากกวาสิ่งที่สัญญะเดิมได้ อ้างถึง โดยที่สิ่งที่เกิดขึ้นมาใหม่ได้กลายเป็นสัญญะอีกตัวหนึ่งซึ่งมีที่มาจากสิ่งที่มันเคยเป็นอยู่เดิม (interpretant) กระบวนการที่ว่านี้จะดำเนินต่อไปเรื่อยๆ อย่างไม่จำกัด (ad infinitum) อยางไรก็ตามมันก็ยังมีจุดที่สิ้นสุดอยู่ดีเมื่อเกิดสิ่งที่เรียกวา absolute object interpretant ซึ่งหมายถึงจุดที่อยู่นอกเหนือไปจากโลกที่เรารับรู้ได้ (the outer world) ยกตัวอย่าง เช่น เราไม่สามารถอธิบาย "นิพพาน" ได้ด้วยสัญญะหรือคำพูดใด ๆ กระบวนการอันเกิดจากการ ตีความสัญญะที่เราสนใจวนเวียนเช่นดังรูปแบบที่ได้นำเสนอมาแล้ว Peirce เรียกกระบวนการนี้ว่า

"habit" และความหมายที่เกิดขึ้นจากการตีความสัญญะนั้นก็ไม่ใช่อะไรนอกจากการแปลงสัญญะ นั้นให้เป็นสัญญะอีกตัว <sup>13</sup> ดังนั้นเราจึงสามารถกล่าวว่าสัญญะของ Peirce ก็คือ บางสิ่งที่มันทำให้ เรารู้ว่าเราสามารถรู้บางสิ่งได้เพิ่มมากขึ้นกว่าเดิม (A sign is something by knowing which we know something more)



ตัวอย่างเช่น คำว่า "คนเลว" ทำให้เรานึกถึง สัตว์เลื้อยคลานชนิดหนึ่งที่ชาวบ้านเรียก ติดปากว่า "ตัวเหี้ย" ถ้าเราลองนึกต่อไปอีก บางคนเชื่อว่าถ้าเห็นตัวเหี้ยให้เรียกมันว่า "ตัวเงินตัว ทอง" แล้วจะโชคดีได้ลาภก้อนโต จากที่เราเริ่มด้นด้วยความหมายที่ไม่ดี สุดท้ายการตีความของ เรากลับจบลงด้วยเรื่องที่ดี ผลที่เกิดขึ้นไม่ได้หมายความว่าการตีความแบบนี้ใช้ไม่ได้ ซึ่งถ้าเราดู จากรูปแบบที่ยกมาให้ดู เราจะพบว่า เราเริ่มด้นด้วย A ซึ่งประกอบไปด้วย a b c d สุดท้ายเราจบ ลงที่ E ซึ่งประกอบไปด้วย e f g h ซึ่งไม่มีความเหมือนกันเลย แต่สำหรับ Peirce แล้วการตีความ ของเขาเปิดโอกาสให้เกิดเรื่องแบบนี้ได้ ดังที่กล่าวมาแล้ว "สัญญะ" ของเขาไม่เพียงเป็นตัวแทน ถึงวัตถุที่อ้างอยู่เท่านั้นแต่มันยังทำให้เรารู้ถึงสิ่งที่นอกเหนือไปจากสิ่งที่เราได้อ้างไปแล้วด้วย

และเมื่อ Eco ได้นำเอาความคิดของ Peirce ในเรื่อง unlimited semiosis มาใช้กับการ อาน และการตีความตัวบทของเขา บทบาทของ "ผู้อาน" (หรือผู้ตีความ) จึงไม่ใช่แค่การตี ความไปตามที่ "ผู้แต่ง" หรือ "ตัวบท" มีความต้องการให้เป็นไปตามนั้น สำหรับ Eco แล้วใน กระบวนการตีความตัวบทจะปรากฏเราจะพบ 3 สิ่งนี้อยู่เสมอ คือ ความตั้งใจของตัวบท "intention of the text - intentio operis" ความตั้งใจของผู้แต่ง "intention of the author - intentio auctoris" และ ความตั้งใจของผู้ตีความ "intention of the interpreter - intentio lectoris" ซึ่งใน 3 สิ่งนี้ตัว Eco จะให้ความสำคัญในเรื่องของความตั้งใจของผู้แต่งน้อยที่สุด บ่อย ครั้งในการตีความเราพบว่าเราไม่สามารถแยกความตั้งใจของผู้แต่งออกมาจากความตั้งใจของตัว บทได้อย่างชัดเจน (โดยเฉพาะในกรณีที่ผู้แต่งได้เสียชีวิตไปแล้ว) ในกรณีของ Eco ที่เขาประสบ กับตัวเองก็คือ ในฐานะผู้เขียนนิยายเรื่อง The Name of the Rose เขาได้ถูกผู้อานนิยายของเขา ตั้งคำถามเกี่ยวกับความหมายของประโยคบางประโยคที่ปรากฏอยู่ในนิยายของเขา ตัว Eco ใน

see Umberto Eco, The Role of the Reader: Explorations in the Semiotics of Texts, pp. 180-193.

see Eco, A Theory of Semiotics, pp. 68-72. uar The Limits of Interpretation, pp. 27-32.

ขณะนั้นยืนยันว่าตัวเขาไม่ได้เขียนประโยคดังกล่าวลงไป และก็ไม่มีเหตุผลอะไรที่ต้องเขียน ประโยคดังกล่าวลงไปเพราะมันไม่ได้สอดคล้องกับนิยายของเขา แต่ในภายหลังเมื่อตรวจสอบดู แล้วปรากฏว่าประโยคดังกล่าวเป็นส่วนหนึ่งของบทเพลงบางเพลงที่ Eco ได้นำมาอ้างไว้ในนิยาย ของเขา

หลายคนอาจไม่ยอมรับในกรณีนี้ เป็นไปได้ที่ผู้แต่งอาจจะไม่สามารถจดจำสิ่งที่เขาได้ เขียนในงานของเขาได้ แต่ก็เป็นเพียงแค่การหลงลืมเท่านั้น ซึ่งไม่เกี่ยวอันใดกับเรื่องของความตั้ง ใจของผู้แต่งนั้น อย่างที่ได้กล่าวไว้แล้วในช่วงด้นของงานในตอนเด็กเราอาจจะชอบอย่างหนึ่ง และเมื่อตอนโตเราก็สามารถที่จะชอบอีกอย่างหนึ่งได้ หรือก็เป็นไปได้ที่เราอาจจะเกลียดสิ่งที่เรา เคยชอบก็ได้ ผู้แต่งก็เหมือนกันในช่วงที่เขาเขียนงานของเขาก็อาจจะมีความตั้งใจอย่างหนึ่ง และ เมื่อเวลาผ่านไปความตั้งใจในตอนแรกก็สามารถที่จะแปรเปลี่ยนไปได้ ในกรณีนี้เราสามารถพบ เห็นได้โดยทั่วไปโดยเฉพาะในงานเขียนที่มีการพิมพ์ช้ำหลายครั้ง ในการพิมพ์ครั้งต่อ ๆมา ข้อความบางตอน หรือบางทีอาจจะเป็นเนื้อหาในบางตอนได้ถูกปรับเปลี่ยนไป

แมวาเราจะตีความตามที่ปรากฏตัวบททุกประการก็ตาม ก็เป็นเรื่องยากที่จะค้นหา ความตั้งใจของผู้แต่งได้อย่างชัดเจน สำหรับ Eco แล้วความคิดในเรื่องการตีความตัวบทก็คือ การ ค้นหากลวิธี (strategy) ในการสร้าง "ผู้อ่านที่เป็นตัวแบบ" (a model reader) ซึ่งมีความเกี่ยว ข้องสัมพันธ์กับ "ผู้เขียนที่เป็นตัวแบบ" (a model author) ซึ่งปรากฏเป็น กลวิธีการนำเสนอ ตัวบท (a textual strategy) สู่สายตาของผู้อ่าน Eco จึงยอมรับในเรื่องของตัวบท แต่ไม่ยอมรับ ในเรื่องของตัวผู้แต่งซึ่งเป็นเพียงแค่คน ๆหนึ่งเท่านั้น ในความคิดของเขาการกำจัดตัวผู้แต่งซึ่ง เป็นเพียงแค่บางสิ่งที่ไม่ตรงประเด็นกับเรื่องราวที่ปรากฏอยู่ในตัวบทจึงเป็นที่ต้องกระทำสำหรับ การตีความ

สำหรับรูปแบบของผู้อ่านนั้น ก็คือสิ่งที่ผู้แต่งคาดคะเนเอาไว้ว่าผู้อ่านที่อ่านงานของเขา ทั่ว ๆไปจะสามารถรับรู้มันได (a model of the possible reader) รูปแบบของผู้อ่านสามารถแบ่ง ออกได้เป็น 2 ระดับคือ "เถรตรง" (a naive or semantic reader) กับ "ฉลาดเฉลียว" (a smart or critical or semiotic reader) ผู้อ่านในระดับที่หนึ่งหรือพวกเถรตรงนั้นจะตกเป็นเหยื่อกลวิธี

Umberto Eco, "Between auther and text," in <u>Interpretation and</u> overinterpretation, ed. Stefan Collini (Cambridge: Cambridge University Press, 1992), p. 78.

Umberto Eco, "Overinterpreting texts," Interpretation and overinterpretation, p. 66.

ของผู้แต่งตัวบทที่เขาได้อ่านอยู่ ชงผู้แต่งจะนำเขาเข้าสู่สิ่งที่ผู้แต่งได้คาดคะเนไว้แต่แรกทีละเล็ก ละน้อย ในขณะที่ผู้อ่านระดับที่สองหรือพวกฉลาดเฉลียวจะมองตัวบทนั้นเป็นเพียงผลิตผลทาง สุนทรียะเท่านั้น พวกเขาจะสนุกสนานไปกับกลวิธีตางๆ ที่ปรากฏอยู่ในตัวบทนั้น และมีแง่มุมที่ หลากหลายในการที่จะริเริ่มที่จะอานตัวบทนั้น <sup>17</sup> ผู้อานโดยทั่วไปจะพบว่าในระดับพื้นฐานของ ตัวบทโดยทั่วไปจะปรากฏรูปแบบดังนี้ 1. รหัสนัยทางภาษาที่มีลักษณะเฉพาะ (a specific linguistic code) 2. ท่วงท่านองในการเขียน (a certain literary style) และ 3. ตัวบ่งชี้บางตัวที่มี ลักษณะพิเศษ (specific specialization-indices) <sup>18</sup> สิ่งต่าง ๆที่ปรากฏขึ้นจากโครงสร้างของตัว บทจะทำให้ผู้อ่านรับรู้และคาดคะเนเกี่ยวกับตัวบทที่เขากำลังอ่านอยู่ เช่น เป็นเรื่องที่แต่งสำหรับ เด็กอาน เป็นเรื่องสยองขวัญ เป็นนิยายวิทยาศาสตร์ ฯลฯ อยางไรก็ตามถ้าผู้อานให้ความสนใจ กับเรื่องของโครงสร้างของตัวบทอย่างไม่ถี่ถ้วนแล้วอาจจะเกิดข้อผิดพลาดขึ้นได้ เช่น โดยปกติ แลวเรามักพบอยู่บ่อยครั้งว่าในเรื่องเล่าที่เป็นของเด็กนั้น มักจะขึ้นต้นด้วย "กาลครั้งหนึ่งเมื่อ นานมาแล้ว . . . " ผู้อ่านบางคนเมื่ออ่านพบประโยคตั้งกล่าวขึ้นต้นอาจจะลงความเห็นในทันทีว่า ตัวบทที่เขากำลังอานอยู่นั้นเป็นเรื่องเล่าของเด็ก แต่เมื่ออานต่อไปเขาอาจจะพบว่าตัวบทที่เขา กำลังอานอยู่ไม่ใช่สิ่งที่เขาคิดในตอนแรก เรื่องที่เขากำลังอานกลับกลายเป็นนิยายสยองขวัญ สิ่งที่ เกิดขึ้นก็คือ กลวิธีที่ผู้แต่งใช้กับผู้อ่าน (textual strategy) ซึ่งสิ่งที่เกิดขึ้นนั้นก็เหมือนกับการเล่น เกมส์ระหวางผู้แต่งกับผู้อานตัวบทของเขานั่นเอง <sup>19</sup> และท้ายที่สุดสิ่งที่ "ผู้อานที่แท้จริง" (the real reader) คนพบก็ไม่ใช่ความจริงอันเป็นสัจจะอะไร (ultimate truth) สิ่งที่เขาเข้าใจก็คือความ ลับ และคำถามซึ่งซอนอยู่ภายใต้สัญลักษณ์ และปมปัญหาในตัวบท ซึ่งอยู่นอกเหนือจากที่ผู้แต่ง ได้คาดคะเนไว้วาผู้อานของเขาจะได้รู้จากการอานตัวบทของเขา ส่วนนักอานผู้พายแพ้ (the losers) หลังจากการอ่านแล้วสิ่งที่เขาจะพูดไต้ก็คือ "เข้าใจแล้ว" <sup>20</sup> โดยที่ความเข้าใจของเขาก็ คือ ชัยชนะของผู้แต่งนั่นเอง

และในขณะที่เรากำลังทำการตีความจากตัวบทนั้นอยู่ เราเริ่มต้นจากสิ่งที่ปรากฏใน ระดับที่เป็นพื้นผิวเพื่อนำไปสู่เนื้อหาที่อยู่ข้างในตัวบทนั้น (upside down) ลักษณะที่เกิดขึ้นเรา เรียกมันว่า "ระดับชั้นของตัวบท" (textual levels) โดยเริ่มต้นตั้งแต่สิ่งต่างๆ ที่ปรากฏอยู่ในตัว บทนั้นๆ เช่น ประโยค คำ ฯลฯ ซึ่งภายใต้สิ่งที่ปรากฏออกมานี้ก็คือ สัญญะ รหัสนัย และรหัสนัย

Umberto Eco, The Limits of Interpretation, pp. 92-93.

Umberto Eco, The Role of the Reader: Explorations in the Semiotic of Texts. p. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ibid., pp. 10-11.

See Umberto Eco, "Interpretation and history," <u>Interpretation and overinterpretation</u>, pp. 35-40.

ย่อย ๆ ต่าง ๆ และสิ่งที่เราไม่สามารถละทิ้งไปได้ก็คือ เรื่องของบริบทต่าง ๆ ที่ตัวบทนั้นได้แสดงตัว ของมัน ในกรณีของการพูดก็คือเวลาและสถานที่ที่ผู้พูดนั้นกำลังพูดอยู่ อารมณ์ น้ำเสียง รวมทั้ง ข้อมูลเกี่ยวกับผู้พูดนั้นด้วยว่าเป็นใคร เพศอะไร อายุเท่าไร ฯลฯ สำหรับในเรื่องของงานเขียนก็ เป็นไปในลักษณะเดียวกัน ผู้อ่านก็ต้องคำนึงถึงรายละเอียดต่าง ๆ เหล่านี้ด้วย

ในเวลาเดียวกับที่เราอานตัวบทใด ๆ อยู่ สิ่งที่ดำเนินไปพร้อมกันก็คือ รายละเอียดที่ ปรากฏอยู่ในตัวบทที่เราอาน ไม่ว่าจะเป็น เนื้อเรื่อง โครงเรื่อง ตัวละคร คำพูด ฯลฯ และโลกแห่ง ความเป็นจริงที่ผู้อานนั้นดำเนินชีวิตอยู่ การอานตัวบทใด ๆ จึงไม่มีทางที่จะอานอย่างอิสระได้ มัน ยังต้องขึ้นอยู่กับตัวบทอื่น ๆ ด้วย เช่น เราจะอานสามก็กให้เข้าใจได้อย่างไร ถ้าเราเองยังไม่เคยที่ จะอานประวัติศาสตร์จีน โดยเฉพาะ "โลก" ในฐานะตัวบทอีกตัวซึ่งต้องถูกตีความอยู่ตลอดเวลา ซึ่งท้ายที่สุดการอานตัวบทใด ๆ ก็หลีกเลี่ยงไม่ได้ที่จะต้องมีการนำมาเทียบเคียงกับโลกแห่งความ เป็นจริงที่ผู้อานดำเน็นชีวิตอยู่ว่ามัน "จริง หรือ ไม่จริง" "ดี หรือ ไม่ดี" ฯลฯ <sup>21</sup>

Umberto Eco, The Role of the Reader: Explorations in the Semiotics of Texts, p. 14.

**EXTENSIONS** 

### 10. WORLD STRUCTURES 9. ELEMENTARY IDEOLOGICAL STRUCTURES World matrices Assignment of truth values Judgments of accessibility among worlds 8. ACTANTIAL STRUCTURES Recognition of propositional Actantial roles as manifested by attitudes actorial roles 6. NARRATIVE STRUCTURES 7. FORECASTS AND INFERENTAL WALKS Macroproposition of the fabula fabula as temporal succession of (themes, motives, narrative functions) world states Probability disjunctions and inferences 4. DISCURSIVE STURCTURES 5. (BRACKETED) EXTENSIONS Individuation of topics First uncommitted references to Reduction of frames a (possibel) world Semantic Blowing up and disclosures narcotizing properties Isotopies ACTUALIZED CONTENT 3. EXPRESSION Linear text manifestation 1. CODES AND SUBCODES 2. CIRCUMSTANRCES OF UTTERANCE Basic dictionary Information about the sender, Rules of co-reference time and social context of the Contextual and circumstancial selections message, suppositions about the Rhetorical and stylistical overcoding nature of the speech act, ect. Common frames Intertextual frames Ideological overcoding

INTENSIONS

สำหรับตัวบทนั้นเราสามารถแบงออกได้เป็น 2 ประเภทคือ ตัวบทแบบปิด (closed text) และตัวบทแบบเปิด (open text) โดยปกติแล้วผู้ที่อานมักจะตีความสัญญะตาง ๆที่ปรากฏ อยู่ในตัวบทแตกตางไปจากที่ผู้แต่งได้ตั้งใจไว้ อย่างไรก็ตามการตีความที่แตกตางกันไปไม่ได้ หมายความว่าตัวบทนั้นเป็นตัวบทที่เปิด ตัวบทนั้นอาจจะเป็นตัวบทที่ปิดก็เป็นไปได้ เนื่องมาจาก ตัวผู้แต่งมีความตั้งใจที่จะให้ผู้อ่านของเขาตีความในแบบที่เขาต้องการนั่นเอง ซึ่งสำหรับตัวบทที่ เปิดนั้นสัญญะที่ปรากฏในตัวบทจะมีลักษณะที่สามารถตีความได้อย่างหลากหลาย ทั้งหมดก็ขึ้นอยู่ ว่าตัวผู้อ่านจะเลือกเอาประเด็นไหนมาทำการตีความ เพราะรูปแบบของตัวบทนั้นไม่ได้มีความ จำกัดสำหรับผู้อานที่จะเลือก (infinite) เช่น งานทางด้านศิลปะ ผู้ดูภาพสามารถคิดไปต่าง ๆนา ๆ แล้วแต่จินตนาการของแต่ละคน อยางไรก็ตามลักษณะที่เปิดของตัวบทไม่ได้หมายความว่าผู้ตี ความ หรือผู้อานจะนำตัวบทไปใช้อย่างไรก็ได้ตามอำเภอใจ เช่น คำว่า "แมวดำ" ผู้ตีความ สามารถใหความหมายมันวาเป็นสัตว์สี่เท้ารูปรางคล้ายเสือแต่ตัวเล็กกว่า เป็นคู่อริกับหนู ในที่นี้จะ มีสีขนเป็นสีดำ หรืออาจจะหมายถึงยี่ห้อของสุราก็เป็นได้ หรือความเชื่อของคนบางคนแมวดำเป็น สัญลักษณ์ของความอัปมงคล ฯลฯ และแน่นอนที่สดเราคงไม่สามารถตีความ "แมวดำ" ได้ว่า หมายถึงมา หมู ฯลฯ เพียงเพราะวามันมีจำนวนของขาเท่ากัน ผู้อานสามารถที่จะใช้ตัวบทได้ ตามที่เขาต้องการ ตราบเท่าที่ตัวบทนั้นต้องการให้เขาได้ใช้มัน และตัวบทที่เปิดนั้น "ความเปิด" (open) ของตัวบทก็ไม่ได<sup>้</sup>หมายความว่าผู้อานจะสามารถตีความตัวบทนั้นอย**่**างไรก็ได<sup>้ 22</sup> ในการ ตีความแม้ว่าเราจะไม่ยอมรับใน "ความตั้งใจของผู้แต่ง" ก็ตาม แต่อย่างไรเราคงไม่สามารถ ปฏิเสธที่จะไม่ยอมรับในเรื่อง "ความตั้งใจของตัวบท" ไปได้ ตั้งที่ได้กล่าวมาแล้วบางครั้งเราไม่ สามารถที่จะรู้ว่าอะไรคือความตั้งใจของผู้ที่แต่งตัวบทนั้น แต่เราสามารถรู้ได้ว่าอะไรคือความตั้งใจ ของตัวบท เพราะมันกำลังปรากฏอยู่ตรงหน้าผู้ตีความ จากสัญญะ สัญลักษณ์ ถ้อยคำ ประโยค ฯลฯ ซึ่งผู้ดีความได้เลือกที่จะตีความมันนั่นเอง และแม้วาเราจะยอมรับวาการตีความเป็นเรื่องที่ ไม่มีข้อจำกัดใดๆ (indefinite) แต่มันก็ไม่ได้หมายความว่ามันไม่ได้มีจุดที่ไม่สิ้นสุด (infinite) สุดท้ายแล้วการตีความมันก็ขึ้นอยู่กับว่า "บริบท" จะเปิดโอกาสให้เราตีความมันได้แค่ไหน โดยบริบทที่สำคัญที่สุดนอกจากตั้วบทแล้ว ก็คือตัวของ "ผู้อาน" นั่นเอง เพราะตัวผู้อานในฐานะ ของมนุษย์ก็ไม่มีวันที่จะหลุดพ้นไปจากพันธนาการต่าง ๆ ที่ผูกรัดตัวเขาไว้ได้

p. 9.

Umberto Eco, The Role of the Reader: Explorations in the Semiotics of Texts,

Umberto Eco, The Limits of Interpretation, pp.20-21.